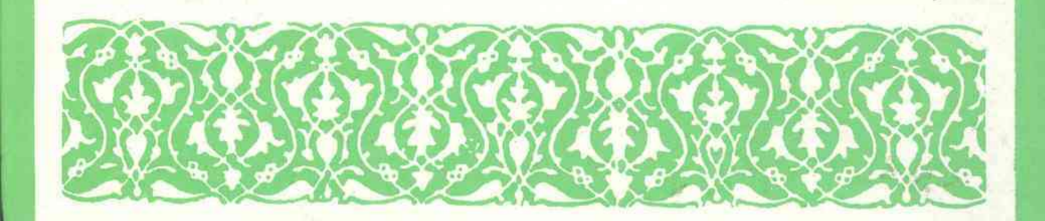


سلساهٔ درسیات کی مراب کی مراب

واكط خليفة وأنحب

تدوین: ڈاکٹرطارق عزیز

بزم اقتال والأهور



### سِلسلهُ درسیات

ملخص خطبات اقبال د اکر خطبات العیم د اکر خلیفه عب راهیم

ملخيص خطيات اقبال The state of the same of the s and the second of the second of

#### جمله حقوق محفوظ

ناشر: فراكم وحيد قرايشي (اعزازي معمد)
برم اقبال م كلاب رو فر لا مهر طالع ، رشيد احمد چودهوی مطبع ، عتب جديد پايي لا بهر قيمت ، عتب جديد پايي لا بهر قيمت ، هماد اشاعت ، مال طباعت ، جن ١٩٨٨ ع

# اسلام میں دینی تفکی اندازجدید

THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER. THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER. THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER. THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER. THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER.

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

And the second of the second

دیبا ہے میں علامه اقبال فرماتے بی رقرآن علمی ین فکر و تصور کے مقاعے میں عمل برزیادہ زور دیا گیا ہے، سکی بعض طبائع فطر تا الیسی ہیں کہ ان کے لیے وہ وجدان جمکن نہیں ہوتا جو دین وایمان کی اساس ہے اور جس کی بدولت ایک اجنبی کاتنات سے ہم آسنگی اور گراربط بیدا ہو سے۔ علادہ ازیں جریدانیان کی ترجرانیاروحوادث ادراس کے روابطو قوانین برمزیج بوگئی ہے جس کی دجہ سے باطنی وجدان کی املیت کم ہوگتی ہے اور جدید تعلیم و تہذیب کا انسان احوالی باطن کو شک وشبہہ ك نكاه سے ديكھنے دلكا ہے۔ محرد تصورات كى بجائے اشار وحوادث سے والبتہ فکر کامیلان خود اسلام میں موجود ہے اورمسلی نوں نے اپنے کلی سے ابتداتی دوریس اس زاویہ نگاہ کوترتی دی ہے۔ یہ درست ہے كم صحيح اورصالح تصوف في روحان ترب سے ارتقابيں صحيح تشكيل اور ہرایت سے کام بیاہے۔ لیکن لعدمیں آنے والے اور زمانہ معاضر کے صوفيه بامتصوفين زندكى كي عديدا فكارا ورتصورات اورعصرعا عنرك نفيا سے نا اثناہونے کی وجہ سے روحانیات میں کسی مو تر مدایت کے لیے

ناابل ہوگئے۔ ان کے افکارواطواروا ذکار ایل زمانے کی نفیات معطابق تصحورً ريا ، جديد انسان كي تعليم وتهنديب اوراس كي نفيا ازمنه ماضيه سے بہت کچھ مختلف ہوگتی ہے۔ قدیم انداز کا فکر و ذکر اس کے یلے لیس افرین اور دل افین شیس را ۔ ہمارے علمات دین اور صوفیہ اس اندازکو ماقی رکھنے کی کوشش میں مگے ہوتے ہی جس کومرورایام تے ہے اثر کر دیا ہے۔ روحانی تجربے دا سے لوگ اپنے انداز فکر میں کوئی مناسب تبدیلی پیدا نہ کرسے، اس کے قدر تی طور پر یہ تقاضا بیدا ہوگ کرعلم دین کوسا تنطفک یا عکمانر انداز میں بیش کی جاتے۔ یس نے اس تقاضے کو ان خطبات میں ایک صریک پوراکرنے کی کوشش کی ہے۔مبرامقصدیہ ہے کمسلمانوں کا فرسبی فلسفہ اس اندازیں میتی کیا جات كراسلام كى علىفيانرروايات كولمحوظ فاطرركها عات اورانساني نكار كے مديدافكار سے سے شوت مياكيا جاتے۔ قديم وجديد كے اس امتزاج سے فکراسلامی ایک نتی شکل اختیار کرسکتا ہے۔ موجودہ زمانز اس کوشش سے کے بہت موزوں ہے۔ کلاسیکی طبیعیات نے اپنی اساس بر ایک كرى تنقيدى نظر والى م حس كانتيجريه موا م ممليعيات سے بيدا شدہ مادیت جوسائنس سے اصول موضوعہ کا ایک لازمی نینجہ تھی ، رفتہ رفتہ ناپیر ہورہی ہے۔ اور وہ زیانے دور نہیں کردین ودانش، زمیب و سأتنس وه ہم آسنگی محسوں کرنے لکیں جو بھے نظرسے اوجھل تی ؟ بكن يريادر كمناجا مي كرفلفيانه افكار اورقياس آراتي ميس كوتى قطعيت

منیں ہوتی۔ علم کی ترقی سے فکر کی نتی نتی را ہیں کھلیں گی جن کی بدوت میری بیش کر دہ تا ویلات کا امکان ہے۔ ہما را میری بیش کر دہ تا ویلات سے ہمتر تا ویلات کا امکان ہے۔ ہما را فرض یہ ہے مرفکر انسانی کے ارتقا پر نظر رکھیں اور آزادام تنقید کا اسلو قائم رکھیں۔

Take Sport State of the State o COLUMN ROLL SERVICE STATE OF THE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PERSON 

## علم اور روعانی عال و وجران

The first the state of the stat

HALL SHEET STREET, STR

ندبب، فليفادراعلى در جے كى شاعرى يى يه استفهام مشترك طور برمت ہے کجس کا تنات میں ہم رہتے ہیں اس کی صنعت اور ساخت کیا ہے ؟ اسس تغیر بزیرعالم میں کوئی تابت عنفر بھی ہے ؟ انبان کا اس بی کیا مقام ہے اور اس مقام سے لحاظ سے اس كاكر داركيا ہونا چا ہيے ؟ لين سوالات سے اشتراك كے باوجود دين ،شعر اور فلف بين اسلوب فكرد تاثر كا فرق ہے۔ شاعرانه الهام ایک انفرادی انداز دکھتا ہے، اس بی تشبید وتمثیل اور ابہام یا یاجاتا ہے۔ دین کی اعلیٰ صورتیں شعریت سے بالا ترہوئی ہیں۔ دین کا قدم الفرادیت سے اجماعیت کی طرف اُٹھتا ہے۔ روحان تجربہ وجود عینی یا حقیقت کلی کی طلب میں انسانى مدود سے تجاوز كرنے كاميلان د كھتاہے ؟ اس كا تقا مناير ہوتا ہے كم ہتى مطلق كابراه راست مشابده حاصل مو-اب سوال يربيرابوتا بعدك فليف كاعقلي اور استدلالی اسلوب کمان یک دین پر قابل اطلاق سے ؟ فلفه آزادار عقلی عبسس و تحقیق کانام ہے ، وہ سنداور تقلید کو شبہ کی نظرسے دیجھتا ہے۔ فکرانیانی اور عقائددین میں بہت سی باتوں کوبے تنقید و تحقیق متمات میں داخل کرلیا جاتا

ہے۔ فلسفران مسلمات ومفروضات کی تنہ کو پہنے کی کوششش کرتا ہے اور لعض اوقات وہ اس ازادانہ تنقیدیں اس نتیج بر پہنتا ہے کوعفل میں یا استعاد ،ی نہیں کہ ماہیت وجود کا اور اک حاصل کر سے۔ اس کے برعکس دین کی اسال ایمان پر ہے اورایمان عقل کی راہمائی سے ستغی ہوتا ہے۔ اس کی شال بھی پرندوں کی برواز ہے جوخرد اور استدلال کی رہنماتی سے یے اپناراستہ بھی جانے ہیں اور اپنی منزل برینے جاتے ہیں۔ بقول عارف رومی خرد ایمان اور قلب ی رہزنی کرتی ہے اوران کو باطن کے پوشیرہ خزانوں یک پینجنے میں مزاحم ہوتی ہے۔ اس سے باوجو دیر منہیں کہ سکتے کمایمان محض جذیے اور تا ثر کامرادف ہے۔ ایمان کے اندرایک اندازی عقل اور علم بھی معنر ہے متعلین اور صوفیہ کی پیکارسے یہ بتہ جاتما ہے کوعقلی تصور تھی ایمان سے اندر ایک زندہ اور پاتدار عنصر ہے۔ علامہ اقبال زانہ حال سے ایک بالغ نظر انگریز فلسفی وہاتط ہیڈ كاحوالددية بي كرمذبب ين عقائد كاجوبهلو ہے وہ كلى صداقتول كا ايك نظام ہے جن کا غیرمبهم اور بین ادراک اور لینین سیرت وکرداری تشکیل میں مونز نابت ہوتا ہے۔ اگرانیان کی ظاہری اور یاطنی زندگی کی تشکیل اور ہدایت ان صدافنو ير منحصر ب توبد لازم آنا ہے كدان كے ليے مشحكم شوت ميا كيے جائيں ـ سائنس مے عقاتد کے مقابلے میں زہب سے عقاتد کے لیے ثبوت میا کرنازیا دہ ضروری معلوم ہوتا ہے۔ کیوں کر دار سے یہ اگر ایشن کی بنیاد استوار نہ ہوتو علی زندگی متزيدل موجاتى سے سائنس يا طبيعيات ما بعد الطبيعيات يا البيات كو نظانداز كرسكتى ہے اور زمانة حال بين نمائنس كى يبى روش رہى ہے۔ مذہب كے ليے زندگی کی ماہیت سے کنارہ کشی ممکن تہیں۔ احوال جیات کے نضاد اور مخالف نما قوتوں میں ہم آ منگی کی تلاش مذہب کا خاص وظیفہ ہے ۔ کشرت میں وحدت اور

تخالف بي توافق كودهوندناعقيدت كالحى تقاضا ہے، اس ليے جن زمانوں مي زب كا غليرا إلى ، انهيس زمانول مي النانول في دين كوعقيدت كي نيا بر استوار کرنے کی کوشش کی ہے۔ اسلام اور عیساتیت دونوں کی تاریخ میں اکابر فلاسفہ صوفیہ کے دوش بروش یا تے جاتے ہیں ؛ میکن باوجوداس کے رین خلسفے کی فوقیت کونسلیم نہیں کرتا۔ فلسفے کو بے شک پرحق حاصل سے کروہ دین برایک تنقیدی نظر الے اور ازادانه طور براس کوبر سکھ میکن دین محض اسدلا ی پیدادار نهیں اور اینے اوفیط شدلال کی حکومت تسیم نہیں کرسکتا۔ ندہب کا تعلق زندگی یا گفس سے کسی ایک مہلو سے نہیں۔ دین کہ خالی فوکا نام ہے اور نه تا زیاعل کانام ۔ وہ انسان ک کلی حقیقت اور پوری شخصیت برحاوی ہے جس میں فکووتا شروعمل بیک و قت موجود بیں ؛ لهذا فلسفے سے لیے لاز می ہے كرا فدار ديني اورما ميت عقائد كوجا بيخة موت وه فرمب كى مركزي حيث كو سیم کرے۔ اس بات کو فرض کر لینا بھی لازی نہیں کرروحانی وحدان یا فکو بیں کوتی بنیادی نضادیا ما قابل عبور خلیج سے عقل اور وحدان دو نوں کا ماغذ ایک ہے، فرق مرف یر ہے کم عقل مظاہر حیات کے اجرز اکا استقراکر تی ہے ایک وقت میں استی سے کسی ایک شیعے سے مسی ایک جروراس کی نظر ہول ہے، محر دجدان كا را بطرحقیقت كلى سے ہوتا ہے عقل اور وجدان ایك دوسرنے ك تعميل كرتے ميں - ايك كا تعلق حقيقت كے زانى بهلوسے ہے اور دوسرے کاس لازمانی ،سرمدی اور ابدی بہلوسے عقل قدم به قدم سفر کرتے ہوتے منز ك طرف برط حتى ہے؛ ليكن ومدان كے ليے تمام حقيقت ، حقيقت ماضره اول ہے۔ علامہ اقبال برگ ال سے اتفاق کرتے ہوتے کتے ہیں کہ وجدان ایک وہلے تر اور بلند رعفل ہی کانام ہے۔

اسلام كاعظى تاسيس كوتى بعدى يبدادار نهيس ،خود نسى كريم وصلى الشرعليه وسلم) کے بال ما میت اشیار کوجانے کی خواہش یا تی جاتی ہے اور قرآن جیم یں استدلال سی موجود ہے اور عقل کو استعمال کرنے اور مشاہرة کا تنات سے اس سے خالق کو بھیا نے کی ملقین کی ہے۔ مسلمانوں میں صوفی اور غیرصوفی مفکرین نے جو کام کیا وہ سمانوں کی ثقافت کا ایک سبق اوزباب ہے۔ الحوں نے ایک مراوط نظام کی تعییر کی کوششش کی ۔ ان میں حقیقت کی تلاش کاجذبہ بایا جا آئے میکن تعمیر اللیات کی یہ قابل قدر مساعی خاص حدود کے اندر محدود رہیں کیوں کر فكوكى وسعت جى زمانے سے تقاضول سے متناسب ہوتى ہے۔ ان كواكر بہتر زمانه متنا توان کی کوشش زیاده بار اور موتیس مسلمانوں کی علمی زندگی میں یونانی فلسفہ بہت کچھ دخیل ہو گیا۔ یونانی علوم وفنون کی افا دیت سے انکار بہیں ہوسکتا۔ اس کی بدولت ملانوں کے افکار میں بہت وسعت اور نثروت بید ابوتی میکن علم کلام کے بہت سے نداسب پر نظر ڈالنے سے انسان اس بیسے برمینی ا كريوناني فليف ك اثر في منكلين كي قرآني لبعيرت كوضرر بينجايا - قرآن ملمان كو انفس و آفاق دونوں سے مطالعے کی تلقین کرتا ہے۔ اور تاکید کرتا ہے کم جمادات د نباتات ، بنجوم وشمس وقرسب برگهری نظر دالو ؟ فیکن یونانی فلیفے کا برط اامام سقراً كتاب كمانان ك لي نقط انسانى دندگى كامطالعه كافى سے - قرآن توشهدكى مکھی کووگ الهی سے ہدایت یا فنہ قرار دیتا ہے اور اس سے ہیرت انگیز اعمال پرغور کرنا ایمان کی تقویت کا موجب بتا تا ہے ۔ سقراط کامقتدر شاگر د افلا طون عالم محسوس كو نظر حقارت سے ديجة اور اعيان تابته كى تلاش ميں اس سے روگرداني کی برایت کرتا ہے۔ قرآن حواس انسانی (سمع وبصر) کوخداکی لیمت اور ذرایع علم قراردیتا ہے۔ حواس سے جوعلم حاصل ہوتا ہے وہ بھی حقیقت ہی کے کسی بسلو

کاعلم ہے۔ انیان ا ہے تواس کے استعمال کے لیے بھی ازروئے قرآن فداک سے خواب دہ ہوگا۔ یونان البیات کی یتعلیم کرفقط غیر مرق حقاتن کو حقاتی سمجھا ہا سے خواب دہ ہوگا اور فریب خیال کیا جائے ، مسلمانوں کے ذہنوں پر بھی مسلط ہوگئ اور اغوں نے قرآن کو حکمت یونان کی نظر سے دیجھنا شروع کیا۔ ان کوکو تی دوصد لیوں کے لعد کسی قدر احساس بیدا ہواکر روح قرآنی حکمت یونان سے انگ ادر اس کے معالف ہے۔ علامراقبال کی رائے ہے کرلونانی خلفے کے مطان خارجین نے اسلام کی کوتی خدمت نہیں کی بھراس کو نقصان بینجایا ہے۔ ابن رشکر فقات روج ہے کے مسلمان بینجایا ہے۔ ابن رشکر گفات روج ہے کہ اس کے مسلم گیا اور اس بارے میں ارسطوکی تعلیم محے زیر از قرآنی زاویہ نگاہ سے مبط گیا اور اس بارے میں اس نے عیسوی عقائد کی جوتا تیدکی، وہ قابل قدر ہے ۔ اس کے منا بین محتزلہ نے اسلامی تعلیم کو محض شطقی اور استدلالی چیز بنا کر مجرد تصورات کا ایک نظام بنا ویا اور اس حقیقت سے بے خبر رہے کہ علم طبیعی ہویا د بینی ہجریہ کا ایک نظام بنا ویا اور اس حقیقت سے بے خبر رہے کہ علم طبیعی ہویا د بینی ہجریہ عات سے بے نیاز نہیں ہوسکت ۔

منطق عقلیات کے اہدام ہیں الم غزالی نے کچھ ولیا ہی کام کیا جوصد اور بعد مشہور المانوی فلسفی کاف نے سرانجام دیا۔ جومنی میں عقلیت بسطے نوہب کی جانب میں کوئی ہوتی ، لین بہت جلد اس نے محوس کیا کہ فرہبی عقا تد محض منطق سے استوار نہیں ہو سکتے ۔ فرہبی عقا تد سے کنارہ کشی کا فرقنیجہ ہوا کہ محض افادی اخلاقیات رہ گئیں اور دین ولفین ساقط ہو گئے ہے۔ سعقلیت نے یہ تیزیبی کاررواتی کی مقی ، کا نسط نے اس کی عمارت کو کھندر بنا دیا۔ کا نسط کے متعلق یہ فوتی کی کر دواتی کی تھی ہوا کی فرونوں میں فرق یہ ہے ۔ غزالی نے بھی تنگ نظ عقلیت کی کمر توٹر دی مگر دونوں میں فرق یہ ہے کہ کا نسط تو یہ کہہ کر دی گئی دونوں میں فرق یہ ہے کہ کا نسط تو یہ کہہ کر دی گئی دونوں میں فرق یہ ہے کہ کا نسط تو یہ کہہ کر دی گئی دونوں میں فرق یہ ہے کہ کا نسط تو یہ کہہ کر دی گئی دونوں میں فرق یہ ہے کہ کا نسط تو یہ کہہ کر دی گئی دونوں میں فرق یہ ہے کہ کا نسط تو یہ کہہ کر دی گئی دونوں میں فرق یہ ہے کہ کا نسط تو یہ کہہ کہ دی گئی کہ اسکا ، کا نسط کے لیے دی گئی کہ انسان کا کارونوں کی گئی کو تو نہیں مل سکتا ، کا نسط کے لیے دیلے کہ کیا کہ استدالی عقل سے غدا کی ہم تی کیا ثبوت نہیں مل سکتا ، کا نسط کے لیے دی گئی کہ اسٹوں کی کارونوں کی کارونوں کی کارونوں کی کہ کارونوں کی کارونوں کی کارونوں کی کارونوں کی کیا کہ استدالی کی تو کہ کوئی کے لیے دیکھ کیا کہ استدالی کی تو کی گئی کہ اسکا ، کان کی کے لیے کہ کارونوں کی کارونوں کی کارونوں کی کارونوں کی کارونوں کی گئی کہ کیا کہ کارونوں کی کی کارونوں کی کی کارونوں کی کی کارونوں ک

كوتى اورراسته نبيس تها، مكر غرالى نے صوفيانه وجدان اور تبحر بے بیں بناه لی اور ندبب سے لیے عقلیت سے ہو ایک اساس طوھونٹرلی اور اس طرح فربب كوسائنس اور ما بعد الطبيعيات دونول سے آزادكر دیا۔ روحانی سخر بے میں غزالی يرايك لامحدود سبتي مطلق كا انكتاف موا ادريد لفين بيد اموا كرعقل ايك محدود اوربے نتیجرچیز ہے اس نے عقل اور وجدان سے درمیان ایک حدّر فاصل قائم کر دی ؛ لیکن علامہ اقبال کے زدیک امام غزالی کا یہ زاویہ نگاہ درست نہیں ۔ حقیقت یہ ہے رعقل اوروجدان میں کول اساسی تضاد منیں ۔ یہ درست سے کمنطق عقل تجزید کرتے ہوتے وجود کی وحدت کو سکوطے ملکے کردیتی ہے اورجو کلیات دہ قائم کرتی ہے وہ جی حقیقت اشاء سے مطابی نہیں ہوتے سین عقل ہی وست اور گرانیوں میں اس سنی لا محدود کا تصور قاتم کرسکتی ہے جو تمام موجو دات میں حاری وساری ہے اور اس نتنجے ہے بین سکتی ہے کرستی لا محدود کے تدریجی ظہور میں محدود تصورات بھی شہودیا ارتفارے مرارج ہیں۔ فکر بھی کوتی ساکن چیز نہیں اس سے اندر حرکت ہے۔ فکر سے اندر جی اسی طرح ' لامتنا ہی امفر ہے جس طرح اللے کے اندر کوما درخت مکنون ہوتا ہے۔ فکر کے اندر سی ایک باطنی کلیت ہے جومرور ذمان میں بتدریج طا ہر ہوتی ہے۔ ادراک اوراحیاس کا کوئی جزن کل سے بے تعلق ہوکر اور کی طرح قابل فتم نہیں ہوسکتا عقل کی کلیت میں تعام مظاہر حیات بطور ما فی الفمیرمفر ہیں۔ قرآن نے اسی کو لوح محفوظ کہ بے جس کے اندرعلم مے تمام امکانات بطور ایک حقیقت حاضرہ مے موجود ہیں ، لیكن معرض ستہود میں سے لعدد سے سے میں ۔ لا محدود سے را بطرفکر کی ذات میں موجود ہے، لا محدود مفر کے لغے فکر کا امکان ہی تنیں۔ امام غزالی اور کانط دولوں سے يرحقيقت اوجهل رسي مرعمل تفكر بين فكر ايني محدوديت برغالب آكر اس

گزرجاتا ہے۔ خارجی فطرت میں اٹیار وحوادث ایک دوسر سے سے فارج معلوم ہوتے ہیں لیکن تعقل میں فکر الغرادیت اور محدودیت کے زندان کی دلوار بھا ندجاما ہے۔ فہرکی ہمرگیری سے کا تنات کا کوئی ہملو خارج نہیں ہے۔

اس کے بعد علامہ ا قبال تاریخ اسلام سے اس افنوس ناک بہلو کا ذکر کرتے ہیں کہ تقریباً یا بی سورس سے سلمانوں کی علمی ترقی رکی ہوتی ہے۔ علم سے لحاظ سے اجھی سے مسلمان ازمنہ متوسط سی میں زندگی بسر کررم ہے اور اس سے علمار اورهامیان دین اس حقیقت سے اتھی طرح آشنا نہیں ہوتے کہ از مان داگر گونہ آتیں نهاد ، - ازمنة متوسط میں مسلمانوں کی فقر ، المیات اور دینیات کے ندا ، ایک فاص صدیک بینے سے بعد جامدوساکن ہو گئے اور لعد میں آنے والے وہیں مکیریں بیط رہے ہیں - جب سے سفمان رکے ہوتے ہی اسی وقت سے اہل مغرب علوم وفنون کوسل آگے بطھار ہے ہیں۔اس کالازمی بلیجریہ ہوا کرمسلمانوں میں ذوق علمی رکھنے والاطبقہ مغرب کی علمی دنیا کی طرف برط صفے كى كوستش كور يا ہے۔ علام فراتے ہيں كر بين اس ميلان كافير مقدم كرتا ہول كيول كرطبيعي اورشحربي علوم كى نرقى خود اسلام كا منشا اورمسلى نول كاخاصاً تفارير مسلمانوں كا ورث اور ان كا اینا كم شده مال سے مغرب نے جديد تهذيب كا جراغ مسمانوں ہی کے دیے سے رونش کیا ہے۔ اسی خیال کو علام اقبال نے بلاد اسلامیہ

کی نظم میں ان اشعار میں اداکیا ہے:

بچھ کے شمع ملت بیغایر لیناں کر گئی
اور دیا تہذیب حاضر کا فروزاں کر گئی
دور گردوں میں نمونے سیکڑ دل تہذیب کے
دور گردوں میں نمونے سیکڑ دل تہذیب کے
بیل سے بیلے مادر ایام کی آغوش سے

عدم وفنون فلسفة اورسائنس مين مسلمان مغرب سي بهت يهي ره گنة ہیں۔ یہ کہنا علط ہو گا کہ بیمعض ما دی ترقی ہے اور سلمانون کی روحانیت کا تفوق ایمی تک قاتم ہے۔ قرآن مادی اور غیر مادی کی تقییم کا قاتل نہیں یسینے فطرت ادم كى صفت ، اس كا وظيفه - حيات اور اس كالمقصود زندگى ہے ۔ تسخير فطرت سے مغرب نے غیر معولی قوت عاصل کر کی ہے۔جن قوموں نے اس بی حصہ نہیں لیا دہ مغلوب اور کمز در ہوگئ میں علوم وفنون کی ترقی اور کسنچر فطرت سے زندگی معناق نے زاویہ اے نگاہ بیدار دیے ہیں مائل حیات کی صورت بدل گئی ہے۔ تدیم تصورات کو نتے سانجوں ہیں ڈھالنا لازمی ہوگیا ہے۔ انسان ک معلومات میں بے عداضا فرہو گیا ہے اور تروت افکار کی روشی میں ہر عقیدے كے ليے نے الرال استكام كى فرورت ہے۔ اس تر فى كے بہت سے بہلو رین سے متصادم ہوتے ہیں۔ اشتراکیت نے مادی ترقی کو الحاد کے ساتھ والستہ كرايا مع حالان كرالهاد كے ساتھ اس كاكوتى لازمى رشة منيىں۔ وسط ايشاكى سلمان قویں اس الحادی اشر آکیت کی لیسط میں آگئی ہیں۔ اس فطرے كامقابدكم نے سے ليے ملى أول كوا بنے عقائر اور ابنے فظرية جات وكاتنات ير نتے سرے سے نا قدار نظر والنے كى ضرورت لاحق ہوگئ ہے ۔ اگر اسلام ان قوتوں کو اپنانہ سکا تو اہل فکر سے لیے اس کے حقالی بھی فرسودہ ہوجاتیں گے۔ آین اظائین سے نظریہ اضافیت اور جدید فلسفے نے زبان ومکان اور علب و معلول کے تصورات بدل ڈا ہے ہیں ،علم اور عقلیت کمعنی بدل کے ہیں۔ ماہیت علم اور روحانی وعدان کا از سرنوجا ترزہ لینے کی ضرورت ہے۔ تقرآن عجم كا مقصد فندا اوركاتنات سے انسان كرا بطے كا ايك كراشعور ببداكرنا ہے، قرآن كا نظرية جات علما ، مغرب سے يا جى كول فرسودہ جيز

نيس و سطحيا علم بالغ نظرا پين نديم ايرمن سي گفتگو كرت بوت كتاب كرية تعليم تبي ناكام نهيس ره سكتي ، كوتى نظام فيح اوركوتى انسان اس سراكي نيس بكل سكتا- اسلام كا اصل متله دين اور دنيا ، فرهبي عقائد اور تهنديب وتدن كا رابط واضح کرنا تھا۔ ان دو قرتوں میں کہیں تصادم نظراً تا ہے اور کہیں تجاذب۔ عياتيت كسامن سي متدها ؛ حفرت ميح (عليراللام) في اس حقيقت كرمكشف كياكر روحانى دنيا فارجى قوتول سے إزاد بوكر ہى اپنى ايك مستقل حيثت رکھتی ہے۔ اسلام اس بھیرت سے پوری طرح ہم آسٹک ہے، لیکن وہ اس کی تعمیل اس سر پدصدافت سے کرتا ہے کم عالم روحانی عالم مادی سے بے تعلق منیں الفس وآفاق ایک ہی حقیقت کے دو پہلو ہیں ۔ ظاہر کی دنیا کا ایک باطن سے اور باطن کی دنیا کا ایک ظامر ، کیول کر خداج حقیقت وجود ہے وہ ظامر بھی ہے اور باطن بھی۔ خارجی قوتیس بھی روحانی علم ہی سے مظاہر ہیں۔خارج سے بے لعلقی رہانیت کی طرف سے جاتی ہے۔ عیساتیت نے خوالی مخواہ خواہ خارج و باطن اور روح و ماده می تضاوید اکر دیا۔ اسلام نے یہ نظریۃ حیات بیش کیا کران میں كونى اساسى تفاد تنيس ہے۔ ايك كودوس سے معاونت ماصل ہوتى ہے اور ظامروباطن کی تفرلتی سے دونوں میں نقص بید اہوتا ہے اور زندگی کاہم کیر ارلقارک باتا ہے۔ ازروت قرآن یہ کاتنات کول بے مقصد کھیل بنیں ہے۔ اس کا ہر شعبہ کسی صداقت کا مظہر ہے لیکن اکسز لوگ اس سے نا آشنا رہتے ہیں۔ ارض وافلاک کی آفرمنیش اور شب وروز کا سے لعدد بیرے انا سمھنے والوں کے کے آیات الہی ہیں اور دین کی حقیقت کو سمجھے والے اوراس سے مطابق زندگی السركم نے والے وہى لوگ ميں جو أعقة بعظة اور يهلور للط ہوت، عدايد نظر جماتے ہوتے ، زمین و اسمال کی خلقت بر غور و فکرکہ تے رہتے ہی اور انسس

حقیقت کوروبرائے رہتے ہیں کر اے مالک وخالتی یہ "تی ایک بامقصد شرہے اوراس میں کو فی چیز لوں ہی ہے کار وعبت نہیں ہے۔ قرآن یہ جی تعلیم دیتا ہے كركاتنات بين غداكى خلاقى برستورجارى سے . خدا اپنى خلقت ما اپنى مرخى سے اضافه كرتاب كاتنات مي اشاء وحوادث مسل عدم سے وجود يا آتے رہتے یں ، دن اور رات کی طرح زندگی اور موت نبض وجود کا زیرویم ہیں۔ خدا کا منکرکت ہے کہ خدا منیں بلکہ دہر خاکتی اور باعث تغیر والقلاب ہے۔ اس مے جواب میں نبی کریم (صلی الندعلیہ وسلم) کی حدیث فدسی ہے کزخداکت ہے کہ دہر کو برا امزاکہوں كيون كرجے دہر كتے ہيں (وه) ميں خور ہول - زمان و مكان كالامتنامى عالم اہل ہمت و حکمت سے لیے قابلِ نسخے ہے۔ انان کو وہ صلاحییں ودلعت کی گئی ہیں كه وه ان كواچى طرح سيمحيذ اور بكار لانے سے غيرمعمولى قوت حاصل كرسكتا ہے اوران کو نظرا نداز کرنے سے اسفل ال فلین سے قعر مذلت ہیں گرسکتا ہے۔ خدا نے ان ان کو ان قوتو ل کا این بنایا ہے جوزمین و اسمان میں کسی اور مخلوق کو عطا نمیں کی گئیں ؛ لیکن یہ امانت غیر معولی ذمر داری مجی عائد کرتی ہے۔ اس امانت میں خیانت انسان کوظلوم وجهول بنا دیتی ہے۔ ازروتے قرآن انسان کی ہمتی کی اندا ، تو ہے لیکن اس کی انتها نہیں۔ وہ ایمان وعمل سے متی کا ایک متفل اورابرى عفربن سكتا ہے اور سس سعى كال سے اپنے آب كو لازوال بنا سكتا ہے۔ وہ كردو بيش كى قوتوں كو استے مقاصر كے مطابق دھال سكت ہے اور مزاهمت سے اس کے کودار میں مزید قوتیں سدار ہوتی ہیں اوراس کے باطن سے غیر معمولی صلاحیتیں ابھرتی ہیں۔ بغلاہر انسانی زندگی عجز اور معیبت سے ابریز معلوم ہوتی ہے سیکن اگر اسے اپنی حقیقت کاعرفان حاصل ہو توروح ان نی سے زیادہ کوئی چنز مذفوی ہے اور بزایا دہ جیل ۔ کاتنات کے قلب میں خربہ ظہور

ادتقا ہے ادرانسان کی تقدیمہ یہ ہے کہ وہ اس سے بہرہ اندوز ہوا ورکبھی اس سے توانق بید اکرے اور کھی اس قوت کو اپنے مقاصد کے مطابق ڈھا ہے۔ انسان کی ارتقاق کوششوں میں خدا اس کامعاون ہوتا ہے بشرطیکہ ہمت اور انقاب کی ابتدار انسان کی طرف سے ہو۔ قرآن کی واضح تعلم میسی سے کرفدا ان اول کی عالت منیں برت جب یک وہ چھا بے اندرالفلاب مزید اکریں اگرسمی انقلاب دارتقار نه موتوانان کی چیشت جمادات کی سی ره جاتی ہے۔ تمام زقی کا مراراس بر ہے کر انسان اپنے ماحول سے (خواہ وہ مادی ہویا غیر مادی) ازروت علم صحیح را بطه فائم کرے ۔ حسی ادراک اور عقل جو محسوسات میں منظم تلاش كرلى ہے يا ان كومنظم كرلى ہے ، علم كے ما خذ ہيں - قرآن كريم كتا ہے كر آ دم (علیہ السلام) کو جواشار کا علم عطالیا گیا ، اس کی مبرولت اس کو ملا تھے ہے فوقیت عاصل ہوتی ۔جس سے معنی یہ ہیں کر کا تنات کی ناظم قولیں علم اللے اسے مطبع اور انان كراس سربيود بوتى بير -قرأن تمام مظامر فطرت كوايات الهى قراردیتا ہے؛ اسی علم سے عرفان میں بید اہوتا ہے اور قوت کسیخر بھی حاصل ہونی ہے۔ اہل لھیرت اور اہل علم کے کیے ظارجی اور باطنی فطرت ہی حقیقت رسی كا ذرايع بي - ثمام كا تنات كوايات اللي قرار دينا اورضع وتسام اس پرغوركرك كواصل دين اورعين عبادت مجمعنا قرأ في تعليم كى ايك التيازى شان سے قرأن السان کوسر بی حقالق کی طرف لاتا ہے اور عالم غیب سے عالم شہادت کی طرف رہنا آل کرتا ہے۔ تمام قرآن مطالعہ فطرت اورمثامرہ موجودات کی ترغیب سے بریز ہے۔ یہ وجہ ہے کہ اسلام اور طبیعی علوم میں کھی تصادم نہیں ہوسکتا۔ قرآن عالم محوسات كومايا إيا فريب إدراك قرار نهيس دينا اور مادى عالم كوذليل سم كاراس سے روگر دانی کی تلقین نہیں کرتا۔ اسانم سے قبل کے اکثر فداہب نے عالم

رو ما نی اور عالم ما دی میں ایک نا قابل عبور خینج ما تل کردی تھی۔ ان دونوں عالمو
کو ایک ہی ہم گیر حقیقت سے دو مہلو قرار دینا اسلام کا ایک زبر دست
اصلاحی کا دنا مرتھا۔ اہل اور پ بڑی شکل اور غیر جانب دار تحقیق سے بعداب اسس
کے قاتل ہوگتے ہیں کر سائنس کی ابتدا مسلمانوں نے کی ۔ بذیو نا نی علم سے ٹال
مادی عالم کو تی قابل غور چیز تھا اور مذر رہبانی فراہب اس کو قابل اغتن سمجھتے تھے
مادی عالم کو تی قابل غور چیز تھا اور مذربہانی فراہب اس کو قابل اغتن سمجھتے تھے
اسلام اس قدیم فلیفے اور ان قدیم ادبیان سے خلاف ایک کا میاب بنا دہ تھا۔
ہر جا اور شاہرے سے قوانین فطرت کی جبتی قرآن سنت اللہ کہنا ہے،
ازروت اسلام جرز و دین اور جرز وعباد ت ہے۔ قرآن نے کہا گرفد اسے قوانین

#### " وتعديل لحق الله "

اور تھیل اناین میں مارج ہوئیں کہ انہوں نے باطن ظاہر سے الگ کرے تمام تر توجه باطن پرمبزدل برکر دی ۔ جن فلسفوں میں یہ نظریہ جیات تھا وہ بھی يك ظرفر بونے كى وجر سے زندگى كى كوئى كى يحش تعبير ندكر سكے۔ البے اويان اور فلفون بركول يا تيدار تهذيب قائم نبين بوسكتى - ازروت قران حقائق كاعلم مخلف راستوں سے حاصل ہوتا ہے بحسی ادر اک اور لعقل سے اس کی تاویل ایک اہم راستر ہے۔ یہاں علم محوسات اور معقولات سے ذریعے سے ماصل ہوتا ہے۔ یہ ذراید بالواسطہ ہے۔ اس کے علادہ لفس ان کی رحقیقت جیات براہ راست میں منكشف بولى سے - قرآن مين مطالعة فطرت كاحواله اس حقيقت كولسيم كرنے ے کے ہے کہ انسان کا فارجی فطرت سے بھی ایک قریبی اور گرالعلق ہے۔ اس را بطے کا قہم انسال کو اس تا بل بنادیتا ہے کروہ فطرت کی قوتوں سے استفادہ كرسكے ـ ما دى قو تو ل برغلبه حاصل كرنا فى لفسم مقصور فهيى ـ اس كى غرض يه سے كه البان رومان زندكى محمقصد اشرف بحصول مي ترتى كاقدم الما سكے قرآن ایک ہی آیت میں سمع واصرے ساتھ نوادلینی دل کو بھی ذرایعة معرفت قرار دیتا ہے لقول روی آفتاب حقیقت کی کرنیں براہ راست دل بررای بین اور دل ان سے غذاها صل كرتا ہے۔ ازروتے قرآن دل اشدلال سنيس كرتا ملكه ديجتا ہے۔ اس روایت میں حواس جمانی کو کوتی دغل نہیں ہوتا۔ یہ باطنی انکھ جو کچے دیکھتی ہے ، وہ ظاہری آنکھوں سے دیکھی ہوتی اشیا سے کم قابل اعتبار نہیں۔ اس کی حقیقت محوسات سے کم تر تہیں۔ اس کی کوئی معقول وجہ منیں کر حواس ظاہری کی نہاد كوكاشف حقيقت يقين كياجات ادردل كربراه راست وجدان كوب اصل قرار دیاجاتے۔ ایکن جس طرح محسوسات ہر انسان تنقیدی نظر ڈالٹا ہے اور اصلیت كودهو كے سے الگ ارتا ہے ، اسى طرح فر مبى كشف دوجدان بر بھى تنقيدى نظر دال سے ہیں۔ چنا نجر رسول کریم (صلی الشرعلیہ وسلم) نے ابن صیاد کی غیر عمولا انسی کی خیات کا امتحان کرنے کی کوششش کی۔ علامه اقبال فرائے ہیں کر صحابہ مسول کریم (صلی الشرعلیہ رسول کریم (صلی الشرعلیہ وسلم) کے اس عمل کی بوری اہمیت کا اندازہ نہیں کیا اور اپنے خیالات سے مطابق اس کی نا دیل کی۔ حقیقت میں رسول الشر (صلی الشرعلیہ وسلم) نے ایک شال قاتم کی کرغیر معمولی نعنسی کی خیالات کا افزا متحال کی کرغیر معمولی نعنسی کی خیالات کا افزا متحال کی کرنا خرا متحال کی کرنا خرا متحال کی کرنا خرا متحال کی کرنا خرا متحال کی کرنا ہے حال کی کرنا خرا متحال کی کرنا ہے حال کی کرنا ہے دیوں کہ سکتے ہیں کرنا نہ حال کی کرنا ہے کرنا ہے حال کی کرنا ہے حال کرنا ہے حال کرنا ہے حال کرنا ہے حال کی کرنا ہے حال کی کرنا ہے کرنا ہے حال کی کرنا ہے حال کی کرنا ہے کہ کرنا ہے کہ کرنا ہے کرنا ہے

کی سائیکیل رایسر اسی برعمل کردی ہے۔

منهى دهداك سے ذریعے سے کشف حقیقت لوع انان كاایک دسیع تجرب ہے۔ مختلف افوام وملل میں خاص خاص افراد نے جو کھے محسوس کیا اور راستی سے بیان كيا، اس كومض فريب شوركه كرنظرانداز منيس كرسكة - ندمب و تهذيب ك اد فی مرارج سے مے مر بلند ترین مرارج مک یہ تجربرانسانوں کوسل اپنی حقیقت كالفين دلانا چلاآيا ہے۔ سلمانوں كى علمى تاريخ ميں غالباً سب سے يہلے ابن خلدون نے ایسے بچریات پر تنقیری نظر دالی ہے اوراس لحاظ سے رسول کریم (صلی الترعلیہ وسلم) کی شال کی بسروی کی ہے۔اسلامیات کامشہورمتشرق میکلڈونلڈ ابن فلدون کی اس تحقیق سے متعلق کتا ہے کہ اس کی تحقیق کا اندازہ زمانہ حال کے مشہور ماہر نفیات ولیم جیمزے ماتل ہے جس نے مذہبی وعبدان کی انواع کے تجزیر کی ایک قابل قدر کوشش کی اور ایک مبسوط کتاب میں ان تحربات بر ایک جکمانه نظراد الی ابھی پر تحقیق اسینے ابتدائی مراحل ہیں ہے۔ اس خطبے بی شرح و بسط محساغداس برسحف نهيس موسكتي ليكن محنقراً بدكم سكت ميس كرند بسي وعدان كالتيازى خسوسيات كي بى ا

اولاید کریہ جربہ ایک براہ راست بلاواسطر تجربہ برقا ہے۔ ایک لحاظ سے

محوشات كابخربه عى ايك براه راست ى تجربه ب لين محوسات كالخربه عالم مظامر کا تجریہ ہے اور مذہبی تجربے کامعروض خود خدا ہے۔ غداکا برا وراست تجرب ز محد نبات سے ہوتا ہے اور زمعقولات سے۔ خداکی ہتی کے علم کے لیے فرہبی وحدان پی کاشف حقیقت ہے۔ جس طرح ظاہر ک آنھ براہ راست اٹیا۔ کو دیکھتی ہے اسی طرح باطن کی آنکھ فدا کو دیکھتی ہے۔ دوسری خصوصیت اس بخرب كى ير سے كراس كے اندركليت يائى جاتى ہے ۔ محوسات اورمعقولات بى مختلف میلواورا جزا ہوتے ہیں۔شعور انسانی اجزا۔ کومنتخب کرتا اور ان میں لیط پیداکرتا ہے؛ لیکن خداکی ذات کا ندمہی وجدان ایک نافابل لقیم و تجزیہ وعرت ہوتا ہے جس میں نفس اور اس معروض کی لفر ان ولقسم نہیں یاتی جاتی ۔ تيسرى بات اس تحرب يربون بدكر اس بي ايك محيط كل لفس كاشود ہوتا ہے اور اس حالت ہیں عارضی طور برمحوس کرنے والے کی انفرادی شخصیت مغلوب ومفقود ہوجاتی ہے اگر کوئی او بھے کم بیلیتین کیسے بیدا ہوتا ہے کہ محسوس كرنے والے كامعروض ايك لفس مجيط ہے ، اس كا ايك سرسرى جواب يہ ہو سكتا ہے كہم اين معولى ترب بيں ايك دوسرے كولفوس سمھتے ہيں حالان كر كوتى لفن كسى دوسر كفن كا براه راست تحربه نبيل كرسكتا - بهم ايك دوسرك ك جمانى حركات سے يرنتي اخذ كرتے بين كر دوسرے جى ہمارى طرح كے نفس كے مالك بي - اسى طرح اس لفس محيط كا انسان يرجوعمل بوتا ہے اس سے فول كرف دولا ليقيلي طورير جانا ہے كروه ايك نفس ہے۔ قرآن كريم ميں غداكا ارث و ہے كريس بلانے والے كو جواب ديتا ہول كسى لفس كى دعوت باسوال كا جواب دوسری طرف سے کسی نفس ہی سے ال سکتا ہے، لہذا فداکی متی کا بحربہ ایک کفس کل می کی ہستی کا تحربہ ہم تا ہے۔

آخری ضوصیت اس تجربے کی یہ ہے کم دوسروں کے لیے اس کو بیائیں کو سکتے۔ یہ تجربہ نفر اور تکلم سے سانچوں ہیں نہیں واصل سک ، یہ تجربہ نفر سے تعام معمولات اور معقولات سے انگ اس کی نوعیت عام معمولات اور معقولات سے انگ ہوت ہوت ہے ۔ گو اس کی نوعیت عام معمولات اور معقولات سے انگ ہوت ہوت ہے ۔ ہوت ہے ۔ گو اس کی نوعیت عام معمولات اور معقولات سے انگ ہوت ہوت ہے ۔ ناقابل بیا ہوت ہے ۔ ہر تا تربی ا پنے معروض اور معقود کا تشعود مفر ہوتا ہے ۔ ناقابل بیا ہوت کے باوجود ندہ ہی وجدان اپنے آپ کو تصورات میں واحد ندہ ہی کو ششر ہی کو کوشش کی کوشش ہیں کو کوشش کا نتیج ہوتا ہے ۔ تعقل کی اس کوشش کو ندہ ہوت ہے ۔ تعقل کی اس کوشش کو ندہ ہوت ہے ۔ تعقل کی اس کوشش کو ندہ ہوتا ہے ۔ تعقل کی اس کوشش کو ندہ ہوت ہے ۔ تعقل کی اس کوشش کو ندہ ہوت ہے ۔ تعقل کی اس کوشش کو ندہ ہوت ہے ۔ تعقل کی اس کوشش کو ندہ ہوت ہے ۔ تعقل کی اس کوشش کو ندہ ہوت ہے ۔ تعقل کی اس کوشش کو ندہ ہوت ہوت ہوتا ہوتا ہی مورات بیدا ہوجا شنے ہیں اور کہ ہے نہ ہوت کے تا ہی ، دوحانی وجدان تھورات اور الفاظ کا جا مربین کر عالم شہود ہیں ہے ۔ جسے وہی کہتے ہیں ، دوحانی وجدان تھورات اور الفاظ کا جا مربین کر عالم شہود ہیں آئے۔ اور دور مرد ں کے یہ توان فہم بنت ہے ۔

روحانی وجدان کے اندرائی کاذا فی حقیقت کا تجربہ ہوتا ہے لیکن اسس

کے باوجو دفسن زبانِ مسبس سے بالکل بے تعلق نہیں ہوجاتا۔ وجدانِ مردیت

ہیت جلدغات ہوجاتا ہے لیکن اس کا اثر و اقتدار باقی دہتا ہے۔ ولی ہویا

بنی دونوں معولی سطح جیات پر والیس آجاتے ہیں لیکن ان دونوں میں فرق یہ

ہوتا ہے کہ نبی کا تجربہ نورع انسان کے لیے ہے انہامعنی خیز ہوتا ہے۔

اسمیت کو باطل کرنے کی کو صفت کی ہے۔ لیکن ان کا طرز اسدلال درست نہیں

اسمیت کو باطل کرنے کی کو صفت کی ہے۔ کی ساتھ ساتھ لگی دہتی ہیں لیکن کسی ففی

جمانی علیتی توہر قسم کے ففی تجربے کے ساتھ ساتھ لگی دہتی ہیں لیکن کسی ففی

بخریے کی قدرو قیمت ان سے متعین نہیں ہوتی جیسا کہ ولیم جیمز نے کہا ہے غیر

روحانی احوال میں بہت گو ناگوئی یا تی جاتی ہے۔ ان میں سے لعن الیسے ہوتے

روحانی احوال میں بہت گو ناگوئی یا تی جاتی ہے۔ ان میں سے لعن الیسے ہوتے

میں جبالکل لالینی ہوتے ہیں اور ان سے کوتی اچھانینجہ بیدا نہیں ہوتا۔ عیسوی تصوف کو یہ برطی مشکل بیش آتی کر رہائی وجی اور شیطانی وجی میں کیسے امتیاز قام كياجات ؟ اس المياز كے ليے بهت عکمت و مرابت دركار تھى ليكن أخريس یسی اکر عمری کر درخت اپنے بیل سے میجانا جاتا ہے۔ فقط میں بات ویکھی جاتے گی کہ اس قسم کے روحانی تجربے والے شخص کی زندگی پر اس کا کی اثر ہوا اور دوسروں کی زندگی براس نے کیا اثر طوالا ؟ جمیسز نے جو بات عیسوی صوفیم سے سجر بات سے متعلق لکھی ہے وہ تمام ملتوں سے دوحانی تجربے سے متعلق درست ہے۔ اسلام بھی اس کا قائل ہے کہ شیطان روحانی احوال میں دخل الداز ہو نے کی توشش کرتا ہے ؛ چنا بنے قرآن کیم میں برایت موجو دہے کہ ؛ ہم نے کوئی نبی ایسا نہیں بھیاجس کی تمناؤں میں شیطان نے کو آل غلط خواہش گراہ کرنے کے لیے داخل نرکی ہو، سین خداشیطان القا کونیست د فابود کردیتا ہے اور اپنی سیجی وجی كوتمابت وقائم ركمتا ہے ، كيول كروه جانے والا اور حكمت

زمانہ حال کی لفیات میں فرا آرڈ نے بہت قابل قدر کام کیا ہے، جس سے
ربانی اور طفیلانی المام میں فرق بیدا کرنے میں برای مدویل سمتی ہے ؛ لیکن فرا آرڈ
کی تحقیقات میں جو صداقت تھی ، اس میں غلط نتا تج کی امیزش ہوگئی ۔ اس نے
مردوحانی کیفیت اور تحت الشعور کی مرکیفیت کوجنسی جذ ہے کا تحت
لانے کی کوشش کی گو تمام مذہبی عقائد تحت الشعور کے چیلے بن گئے ؛ گوبا
انسانی لفس نے زندگی سے الام اور اس کی کٹافتوں سے گریز کی صور تیں تلاخی
کی ہیں جو درحقیقت موجود مہیں ہیں ۔ اس میں کچے شک منیں کہ بعض ذاہب اور

فنون بطیفہ کے بعض بہدوا کیے ہیں جن کی تہ میں فرا تڈوالی نفیات ہے لیکن ہر مذہب کا یہ حال نہیں۔

سائنس اور مذہب دونوں سے موضوع ومعروض الگ الگ ہیں۔ مذہب کی میاا درطبیعات کاحرلیف بن کرعالم محموسات سے یہے کوئی نظریہ بیش نہیں کرتا۔ دونوں کا مرارا ورمعروض شحرب سے حاصل ہوتا ہے بیکن ایک کا معروض روحانی شخر ہے اور دومرے کامعروض عالم محموسات۔ ندہب روحانی شخر ہے کی حقیقت و ماہیت کو پہنچنے کی کوششش کانام ہے۔

مزمب کامتر نظبیعات کامتر ہے اور نز جنیات کامتر ۔ ندمبی وجدان
میں جذبہ موجود ہے لیکن بر سخت الشعور کا جمیس برلا ہوا جنسی جذبہ نہیں ۔ روحانی
تجر بے میں تو انسان کی اپنی محرود شخصیت کے دائر سے سکے ماورا ایک حقیقت
کا انکٹا ف ہوتا ہے ۔ عام نفیات اس مات کو نہیں سمجے سکتی کر ندمبی وجدان اور

جنب علم حقیقت کا ما فندھی ہوسکتا ہے۔

روحانی تحریدی حقیقت کوت یم کرتے ہوتے بھی ایک دقت باقی رہتی ایک دور ان تحرید ایک تاثری کی کیفیت ہے جس سے اندرعلم بھی موجود ہے۔ اور پر تجربہ دوسرول تک حرف قضایا کی صورت میں پیش کیا جاسکتا ہے تو کسی دوسر فضایا کی صورت میں پیش کیا جاسکتا ہے تو کسی دوسر فضایا کی حورت میں پیش کیا جاسکتا ہے ۔ جس کو بہ تجربہ حاصل نہیں وہ دریافت کرے گا کہ اس کی حقیقت اور صحت وصدافت کی کیا فیمات اور کی تبوت ہے ؟ ہمارے یاس اس کو بیر کھنے کی کون سی کسوئی ہے ؟ اگر نہ ہب کا مداد محض ذاتی تجربے ہوتا تو ند ہم ہے خدا فراد میں ہی بایا جاتا ۔ خوسٹ سقمتی کا مداد محض ذاتی تجربے ہے جاتے ہے خوسٹ سقمتی سے ہمارے باس اس کو جانے نے سے خواتے موجود ہیں ؟ اس کو عقلی طور پر بھی یہ کھ سے بھی اور علی طور پر بھی یہ کھ سے بھی اور علی طور پر بھی یہ کھ سے بھی اور علی طور پر بھی ۔ اب دیکھنا یہ ہے کہ کیا جیا ت و کا تناس کی عقلی تاویل

ماہیتِ وجود کے متعلق ہمیں اسی القائ برہنیا تی ہے یا ہمیں جوروحانی وجدان سے اسے حاصل ہوتا ہے - بالفاظ دبیر عقل ندہبی وجدان کی کہاں بہ تا بتد کرتی ہے؟

ندھی عقلی طور بر ماہیت وجود کو سمجھنا جا ہتا ہے اور نبی عقائد کی صدافت کو نتائج اعال سے نابت کرتا ہے ۔ آئدہ خطے میں علامہ اقبال فدہبی حقائق کی کا فلسفیا نہ شوت بیش کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

ہوت بیش کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

ماست رو الكران المالفان المالة المال مع المال المالة والمالة 一つかんでしたのはからいいのではないところのできました 4号をいいによっていることはいるはできている かしまっているこうとのことといってはしているのですること who this is not the state of the same of A STATE OF STREET AND A STREET ASSESSMENT OF THE PARTY OF 

はなるとうというないというとはいうとはないと

いとうじょうないれたからしていることがある

The state of the s

المراخطية المراجعة ال

## مزمبى وجدان كى فلسفيا نرجائح

سے اور اسلامی علم الکلام اسلامی علم الکلام (اور کسی حدیک اسلامی علم الکلام فی استی باری تعالی کے نبوت میں تین دلائل میش کیے ہیں ہ

ا کا تنات سے استدلال ، جس کی بنا تھور تعلیل یا علت و معلول کا دابطرے ،

ا کا تنات سے استدلال ، ج کا تنات میں نظم ونسق اور مظام و فطرت ہیں مقصد کوشی سے ایک ناظم کا تنات کے عقید ہے کی طرف دہنماتی کرتا ہے ۔

سے ایک ناظم کا تنات کے عقید ہے کی طرف دہنماتی کرتا ہے ۔

سے ایک ناظم کا تنات کے عقید ہے کی طرف دہنماتی واجب الوجود اور لامتناہی سے وجودیا تی استدلال ، جس کا ماصل ہے ہے کراستی واجب الوجود اور لامتناہی کا تصور نبی اس امرکی دلیل ہے کہ اس کا وجود ہے ، کیوں کہ انسان کا محدود شور لامحدود کا تصور کہاں سے لاتا ، اگر خود ہتی ہی ہوسکتی ہے ۔

سیدا میکرتی ۔ لامحدود کا تصور کی علت لامحدود ہستی ہی ہوسکتی ہے ۔

یہ بینوں قسم کے دلائل ہیں منطقی خامیاں ہیں ، اس لیے عقل کو بھی ان سے آلشفی ہیں۔

ہیں سکن ان دلائل میں منطقی خامیاں ہیں ، اس لیے عقل کو بھی ان سے آلشفی ہیں۔

سا شوت كالب لباب يه م كاتنات ك مظاهر ين مرمعلول كى ايب علت ہوتی ہے سر وں علت خود کسی مقدم علت کامعلول ہوتی ہے۔ یہ ملا ہے منت سنت كسين توخم بوناجا سياس يا الله على العلل كالصور لابدى سعج كسى اورعليت كامعلول مزہو، يى ذات واجب الوجود سے اور بہتى مطلق سے -اس استدلال میں یا فاقی ہے کہ قانون تعلیل اس کی اساس ہے ما اخریس ستی مطلق سے بارے میں اسی کو برطرف کر دیا گیا ہے۔ اگر ستی لاجیدود یا وجود مطلق سے کھے بھی خارج ہے تو وہ ستی لامحدود منیں ، اس کا خارجی معلول اس کو محدود کر ویتا ہے۔علاوہ ازیں علت ومعلول کارشتہ رو نول کو اضافی کر دیتا ہے۔ علت معلول ك وجه سے علت بے اورمعلول علىت كى وجه سے معلول سے - اس طرح سے خدا کاتنات کا مخیاج ہوجاتا ہے اور ستی مطلق نہیں رہتا۔ علاوہ ازیں تعلیل كادوى تصور سے اس كے موضوع كا وجود لازى منيس أنا . يرا شد لال محدودكى نفی اور اس سے گریز کر کے ایک محدود علت تک ہی ہنتیا ہے۔ اس سے سز فدای توجهه بهوتی سے اور نه کاتنات کی۔ اصل لا تناہی وہ نہیں جس سے ستی محدود خارج ہو، حقیقی لاتناہی میں تمام محدود موجو دات داخل اور شامل میں ، اس کے یاتعلیلی استدلال جس ستی مطلق تک پنجانے کی کوشش کرتا ہے اس ستی کی مطلقیت ہی میں خلل بط جاتا ہے۔ لہذا پینطقی استدلال اپنے مقصد یں طلقا ناکارتا ہے۔ كاتنات مين تنظم اورمقصد كوشى سيجوا سندلال كياجا تاب اس مين خافي یہ ہے کہ اس کی بناصالے اور مصنوع کا تصور ہے۔ اس کے اندریہ معز ہے کہ کاتا میں ایک مواد خام موجود ہے جس سے اندر اپنی تنظم کی کول صلاحیت نہیں اور ايك لا محدود على والاصالح اس جامد مواديس حيات وجمال بيداكرما سے- اسس

اتدلال سے خدا خالی تابت نہیں ہوتا بلا کا تنات کے کارخانے سے خارج میں بیطا ہوا ایک صافع اور ناظم رہ جاتا ہے ۔ بیٹھا ہوا ایک صافع اور ناظم رہ جاتا ہے ۔

محض فارج یں مزاحت مینیش کرنے والے مواد کی تنظیم سے فدا فدانہ ہیں بن سکتا۔ فطرت کے مظام راور ان کے اندر فلاق قوت میں صالح و مصنوع کا رابط نہیں۔ یہ ایک میکا نکی سا تصور ہے اور اسس سے بھی اصل مستد عل نہیں ہوتا ۔

وجودیاتی استدلال میں تصور باری تعالی کو وجو دباری تعالی کا شوت سمحنا

نهایت بودا استدلال ہے۔ جیا کہ کا نط نے کہا ہے کر تصور توجیب وغریب قسم

کی وہمی چیزیں بھی بید اکرتا ہے جونہ بیں اور مذہر سکتی ہیں۔ سونے سے بھاڑکا
تصور ہوسکت ہے لیکن کیا اس سے اس کا وجود لازم آتا ہے ؟ اپنی جیب بیں تبین سو

رولوں کے تصور سے جیب میں رو پے تو نہیں بھر جاتے ۔ زیادہ سے زیادہ یہ کہر

سے وجود لازم نہیں آتا ۔ تصور اور وجود میں نا قابلِ عبور غیج حاتل ہے۔ یہ استدلال میں

دوری استدلال ہے ، یہ جس چیز کو نابت کرتا ہے اس کی حقیقت کو بیلے ہی

دوری استدلال ہے ، یہ جس چیز کو نابت کرتا ہے اس کی حقیقت کو بیلے ہی

سے فرض کم لیا گیا ہے ۔

مقصدتصور سے وجود کی طوب بجور کرناتھا لیکن وجود کو بیطے ہی تصور بیں لازمی طور پرداخل سمجولیا گی ہے ، نیتجہ یہ ہے کہ یہ تابنوں عقبی اور منطقی ثبوت وجود بادی تعالیٰ کو ثابت کرنے میں ناکام ہیں۔ دراصل اس ناکامی کاسب یہ ہے کہ اس میں عقل و فوکو کو موجودات پر خارج سے عاتد کیا جاتا ہے ، حالال کرفکوا پنے موضوع اور مواد کا خالق بھی ہوسکتا ہے۔ فوکا ور اشیار وجواد ش ایک دومر سے خارج نہیں۔ فور منظا مرے اندر اساسی اور شخیعتی قوت ہے لیکن موجودہ جالت سے خارج منہیں۔ فور منظا مرے اندر اساسی اور شخیعتی قوت ہے لیکن موجودہ جالت

سین انسانی نفس کا یہ تفاضا معلوم ہوتا ہے ہمزندگی کی و صرت کو دوتی میں تقیم کر و سے اور نفس اور اس کے موضوع کو ایک دوسرے سے خارج تصور کرے ۔ اصل میں شہود و شاہد و مشہود ایک بین ۔ لیکن انداز تفکر ان کو الگ الگ کر دیتا ہے نکورہ صدر دلائل میں تب اہمیت بیدا ہوسکتی ہے اگر ہم اس کا لیتین بیدا کر لیں مرموج دہ ان نی زاویہ نکاہ جو دوتی بیدا کرتا ہے مرکوتی بنیادی حقیقت نہیں ہے اور فکر و وجو داساسی طور پر ایک ہیں ۔

(مولاناروم نے تکھاہے ترانسان کی جیٹم ادراک جیٹم احوال ہے، لیعنی جینی آنکھ ہے، جیدا یک جیئر دو بن کر دکھا تی دتی ہے ، جیدا یک چیز دو بن کر دکھا تی دتی ہے ، حالاں کر دوسری کا کوتی وجود منیں ہوتا)۔

"هوالظاهر هوالباطن، هوالدول هوالآخر"
مضرت علامه اقبال فراتے ہیں بریں اس خطے میں اس کی تشریح کرنے کی مختصن کردن گا۔

STATE OF THE PARTY OF THE PARTY

امارے تر ہے یں اس کی تین طعین دکھا تی دیتی ہیں :-

ا- ماده المادة ا

الم يات والمالية المالية المال

٣- نفس ياشعور -

ان کا امگ امگ مطالعہ بین علوم کرتے ہیں ؟ طبیعیات، حیاتیات دور نفیات ۔

مم يهد طبيعيات كاجاتره وليت بي - طبيعيات ايك تجربي علم بعجوان مظاہر کے روابط دریا فت کرتا ہے جواس سے محسوس ہو سکتے، نا ہے اور تو لے جا سے ہیں۔ طبیعیات اپنے اس محدود دارے سے بامر شیں جاسکتی - اس کا موضوع عالم ما دی ہے۔ اس میں غیرمرلی مفروضے بھی اَ جاتے ہیں می محفی اس مجوری سے کہ ان سے بغیر محسوسات کی توجیمہ نہیں ہوسکتی۔ نرہبی وجدان اور جالیاتی وجدان ، حالان کرزندگی سے اہم اور ناقابل انکار عناصر ہیں مگر طبیعیات ان كونظراندازكرديتى ہے۔ ليكن اگركولى لو يھے كم طبيبيات كاموضوع كس قتم كے معوسات، میں ؟ تواس کا سیدها ساجواب بہی ہوسکیا ہے کہ مادی دنیا اور افیما، تنجرد حراور تمام قسم كا ما دى سامان - بير الرمز ريسوال كياجات كران الباكا ممين كياعلم ہوتا ہے ؟ توجواب ير مهوكا كران كے صفات كاعلم ہوتا ہے ، دنگ و او یا تھوس یا سال ہونے کا علم۔ اس جواب میں یہ مقمرہ کم تم اشا کی حقیقت یا ذات اور ان کے صفات میں فرق کرتے ہو سکن یہ فقط محوسات کا محدود رسنا تونه ہوا ، برتو ما دے سے متعلق ایک نظریر علم ہے کر مادی اشیاکی ذات ال كصفات سے الگ ہے اور محوسات كالفس مركم سے سى قىم كالعلق ہے۔ بجرية محوسات كرتے ہوتے تعن عمار نے ير نظريه قاتم كيا كررنگ ولو وغيره تو هسی اور اضا بی چیزیں ہیں ، رنگ چیزیں نہیں بکر اس اڑ کانام ہے جو کو آل خارجی شے بینال برارلی ہے یا لقول عارف رومی الشه شراب میں نہیں بلد لفن کی کیفیت میں ہے جس کی محرک شراب ہے د

> قالب از ما ست شد، نے ما ازو بادہ از ما ست شد، نے ما ازو

ان علما مے یہ کہامہ مادے کی حقیقی صفت یا اس کی ذاتی صفت شکل اور

جم اورس اجت پر شمل ہے۔ مار کا نے دو قدم آ کے سوچا تو بتایا کر بہ صفات بھی مسی متقل بالذات فارجی مادے سے صفات منیں بکریہ بھی محسوسات ہی ہیں ، عالم ادى ہمارے موسات كے سوا كھے نہيں - اس التدلال كى بدولت اوے یاؤں کے پنے سے زمین کی گئ اور قدیم تھوس ادیت کا تصور آج یک مر سنجل سكا ـ زمانه معال سي ايك مالغ نظر ساتنس دان ، رياضي دان اور فلسفي ولاتك بيشر نے بڑے توی دلائل سے یہ تابت کیا ہے کہ روایتی مادیت عقلا جا لیک نا قابل بنول ہوگتی ہے۔ عالم ادی کواب اگر ہم محض اپنے محسوسات ہی سمجیس توہمارادراک محفى ايك خواب ره جانا ہے يا بقول و باتك ميد نصف سى خواب بن جاتى ہے۔ اورنصف مانى ايك نامعلوم ادراك محل محوسات ، لين ما ده بذات خود محض ايك مفروضہ سے غرض کہ اس انداز تفکہ میں وجود کی حقیقت کیس جی ادالاک کے باتھ میں بنیں آتی ۔ حقیقت سے طالب سے لیے اس سے زیادہ مایوس کن اور کیا كيفيت ہوسكتى لم طبيعيات نے جب زيا دہ گراتی سے اپنے معمات كاجاتن ويا تو ژرف نگایی نے اس کی ما دیت کا بہت چکتا چور کر دیا۔ مادیت کو خودساننس دان مفارین نے فناکر دیا ۔ اس پرسب سے زیا دہ کاری خرب آئن اٹا تن سے نظرية اضافيت في تكاتى ، اورلقول رسل ماده برجيتيت جوبرمتقل فلاسفه سے ذیا دہ خود اس ساتنس ملے ماہری بروکت فاتب ہوگیا ہے۔ مذامان و مكان كي منقل اورغير متغيراور لامتناسي حقيقت باقى رسى سهاور منقل بالذات مادے کی ۔ اس سے قبل مارے کی نبیت عام تصور برتھا کہ وہ لامتناہی متعل مكان يى بداور ايك لاستنابى متقل زمان مين حركت كرتاب، اب ماده محض متغیرزمان ومکال روابط کانام رہ گیا ہے۔ اس سےقبل فکرایک عارضی اور اضافی چیز تھی اور ما دہ ایک تھوس حقیقت جوسائنس دان سے نزویک واحد

حتیقت تھی۔ اب قدیم ادبت کبھی عود ہزکر سکے گی۔

وہاتی ہیڈ کے زدیک فطرت کوئی جا مر اور ساکن حقیقت نہیں ہے جس کا

وجودایک فضا ہے لامتناہی میں ہے، جوخود ساکن ہے ۔ فطرت حوادث کا ایک

مسلسل اور تخلیقی سیلان ہے لیکن ان فہم اس کو ساکن اور جا مداخیا ۔ میں منقم

کرے ان کے دوابط کو سمجھنے کی کوٹ شس کو تا ہے ۔ فطرت کے اندر خیبی ادر رفتے

نہیں ہیں۔ اس قرآن آبت کو یادی کیے جس بی نہایت بلیغ بیرا ہے ہیں صاف
طور تر بیرار شاد ہے کہ ہ

تہاری نظر کا آنات بی تگ ودو کرے تھک کرا ورعاجمز ہو کروالیس لو لئے گی ، لیکن فطرت میں تہیں کہیں رخنہ نظر مزاتے گا۔

ذبان ومکان کے سانچے جھی فہم النائی ، اشیا و حوادث کے دوابط کو سی کے اس کے لیے بنا تاہے ۔ طبیعی سائنس کے مادی ، زبانی اور مرکائی تصورات نیوش کے نظر بات سے استوار ہوئے تھے ۔ کچے دور تاک طبیعیات نے ان سے فاقدہ اٹھایا، لیکن آخر پیس نو دسائنس اپنی مشکلات کی وجہ سے مجبور ہوگئی کر، نفس اور مادے کی مصنوعی تقیم کور دکر دے اور تمام نظریۃ کا تنات بیراز نر نو غور کرے کم کارے کی مصنوعی تقیم کور دکر دے اور تمام نظریۃ کاتنات بیراز نر نو غور کرے کم کارے کی مصنوعی تقیم کور دکر دے اور تمام نظریۃ کاتنات بیراز نر نو غور کرے کم کارے کی مصنوعی تقیم کور دکر دے اور تمام نظریۃ کا تنات بیراز نو باطل کی ایک اس تصور کو باطل شاہی کو کرت کر کے کئی دو سرے مقام تک شاہت کو گئی کرتے کے لیون فی علی جیز کو نقل و حرکت کر کے کئی دو سرے مقام تک سے نوگوں کی عقل چکر میں ہے کسی چیز کو نقل و حرکت کر کے کئی دو سرے مقام تک بہنچانے کے لیے فضا کے لامتنا ہی گھی خم نہیں ہو سکتی اس یے کوئی چیز کے لامتنا ہی گھی خم نہیں ہو سکتی اس یے کوئی چیز کے لامتنا ہی گھی خم نہیں ہو سکتی اس یے کوئی چیز کو کرت کر ہی نہیں سکتی ۔ حرکت سے فریب ادراک ہو کے سے متعلق اس نے کوئی و کر سے درکار میں سکتی ۔ حرکت سے فریب ادراک ہو کے سے متعلق اس نے اور میں حرکت سے فریب ادراک ہو کے سے متعلق اس نے اور

بھی کچھ شالیں بیش کیں جو بطنف معلوم ہوتے ہیں لیکن ان کاجراب آسان شیں۔ حرکت سے بطلان سے وہ اس متقل بالذات ففائے لامتناہی سے وجود کو باطل قرار دینا چاہتا تھا۔ مسلمانوں میں اشاعرۃ متکلین زمان ورکان سے لامتناہی تجزیے ك قاتل نه تق ؛ وه كة تع كرز مان ومكان حركت ك نقط اور لمح بي جن كى مزيدتقيم نهين بوسكتي - يركوشش جو كيمة قابل فهم معلوم نهين بوتي ، محف اس غرض سے کی گئی تھی کرزینو سے جواب میں برتابت کیاجات کر حرکت عمن سے اور فضا كايك نقط سے دوسرے نقط عل محدود زمانے ميں نقل مكانى مكن ہے۔ میکن پر زینو کاکوتی آسی محش جواب مزتھا اور ابن حزم نے بھی اشاعرہ سے اس نظرے کی تروید کی۔ جدیدریاضیات نے ابن حزم ہی کی تاتید کی ہے۔ زانہ مال كمفكرين ميں سے رسل اوربدگ ان فرینو كا استدلال كور وكر فے كى كوشش کی ہے۔برگ ان کہا ہے کہ حوکت اشیار پر وار د منیس ہوتی بلکہ حرکت ہی ماہیت وجود ہے، کیوں کمہتی تغیر ہی کا نام ہے۔ برگ ال کتا ہے کر زینو کے لامتناہی اور مقان ومكان ك تعورات مى بے بنيا د ہيں۔ زمان ومكان مع موادث سے لیے ذہنی سانچے ہیں۔ اس سے بعد علامہ اقبال نے کینظ اور رسل سے نظریات كواس اختصار كرساته بيان كياب كربهت بلنديايه رياضي دان فلاسفه كياف كسى كے ليے على وہ قابل فهم نہيں اور خود علام اقبال فرائے ہيں كرجن تصورات كى بنايريه استدلال كياكي ہے وہ جى غلط مى وحركت كامتدرياضيات سے عاشيى ہوسکتا ، ریاضی حرکت کوخارج سے نابتی ہے لیکن حرکت فی نفسہ فطرت کا ایک نا قابل لقيم فعل هم المرام كت حيات فواه وه نبركي برواز مهو، زندگي كا ايك ناقابل تقیم فعل ہوتا ہے۔ ریاضیاتی جینیت سے مکان میں بیر کی حرکت نقظوں میں قابل تقیم ہے بیکن اصل میں وہ ایک واحدفعل سے جو نقطوں اور محول میں تجزیہ

كرنے سے اپنی حقیقت سے دور ہوجا تا ہے۔

آتن اطاش مكان كوحقيقي مكرنا ظر مع مقام نظر كي الفا فنت سامنا في تصوركر تا ہے ۔ وہ كتا ہے كرنيوش كاير تصور غلط تقاكم ايك متقل بالذات خارج ادذبن لامتناسي فضاكا وجود ہے ۔ شتى مشهود كى صورت اوراس كا جم ناظر وشامر ے زاد میہ نگاہ کی اضافت سے متغیر ہوتا ہے۔ سکون وحرکت بھی ناظر کی نسبت انافى بى،كسىمتقل بالذات مادى شے كا وجود نبيس ، وجود كا مرارزاوية نكاه ہے اس سے لعض مفکرین کو کچھ غلط فھی ہوتی ہے جس کا ازالہ بروفیبرن نے كرنے كى كوسسس كى سے اور بتايا ہے كہ زمان ومكان سے سانچے كفس فا ہر كاندرنيس ملكراس ادى كاتنات ميں ميں جس كساتھ ناظر كاجسم اورمقام نظروالبة ب علامه اقبال فرمات بب مرمير ا ذا في عقبده يرب رحقيقت وجود زمان و دیکان و ما دی منین بلکر روحان سے اور آئن اطابین کا نظر برا اضافیت اشاء وحوادث سے رہانیا تا دراک پر توبہت کچھ روشنی داتا ہے سین ان کی ماہیت اور حقیقت سے متعلق خاموش ہے۔ فلفیانہ چثیت سے نظریہ اضافیت نے بر کام ضرور کیا کہ ا دیت سے قدیم طبیعیاتی تصور کو باطل کر دیاا ورما دہ ایک متنقل جوم ہونے کی بجاتے وادف دروابط کا تا رولود س کررہ کیا۔ وہاتی ہیڈ کے نزديك يردوابط ميكانكي نهيس بلكراس انداز كيهي جوكسي ذنده حيوان عضوي وجود یں یا تے جاتے ہیں۔ آئن طائن نے یہ جی کما کر مادے کا داد مکان یرے، اگر ماده مز بهو أو كاتنات سمط كرايك لقطبي أجائد- اب اس كوكون سمح اورمجات كرمكان اتن الحاتن كے نزديك صدود عى ساور لا محدود عى۔

علامہ فراتے ہیں کران خطبات میں بئی نے جو نظریرا ختیار کیا ہے اس کے الحاظ سے آتن اسطا تن کی اضافیت سے یہ خیال مترشع ہوتا ہے کرزمان یا دفت

نیرشیقی ہے۔ اس نے زبان کو رکان کا ایک عنصر بنادیا ہے جس کی وجہ سے
مستقبل بھی معین اور نا قابل تغیر ہوجا تا ہے، جس طرح کر ماضی سے حوادث بحیثیت
افعال گذشہ متعین ہو بچے ہیں۔ علامہ اقبال سے نزدیک وقت یا زمانہ ایک
ازار تحلیقی حرکت ہے جس سے سامنے کوئی آزل سے معین لا تحد عمل نہیں۔ آئن الٹائن
نے وقت کی پوری ما ہیست بی غور نہیں کیا ۔ انسانی نفس سے اندر وقت سے اور
بہلوؤں کا بھی اور اک ہے جے آئن اطبائن نے ریاضیات میں محدود ہو کونظ انداز
کردیا ہے۔ علامہ فرما تے ہیں کہ صفیقت یہ ہے کہ ہم لوگ جو اعلیٰ ریاضی سے واقع
نہیں ، آئن اسٹائن سے نظریة زبان کو اچی طرح سمجھ نہیں سے اور اچی طرح سمجھ
بہن ، آئن اسٹائن سے نظریة زبان کو اچی طرح سمجھ نہیں سے اور اچی طرح سمجھ
بہن اور تنقید غیر موثر ہی دہے ہیں۔

اتن طائن كا وقت اور بدا وربركسال جصنها ن فالص كتا بدوه اور چیز ہے۔ آئ اطائن کا وقت سلسی زمان بھی نہیں ہے جس میں علت ومعلول زمانا ایک دوسرے سے بعد آتے ہیں اور جب یک عدت کاظہور نہ ہو یکے ، معلول بھی نہیں اسک ۔ اگر رہا نیاتی ز مان تسلی وقت ہوتو آش طاتن سے نظریہ جیات سے مطابق تو نا ظرا ورمنظور کی سرعت سیر سے تغیریس یہ عجیب بات بھی پیدا ہوسکتی ہے معلول علت سے پہلے طہور میں آجائے .میرے نزدیک آئن سائن کازمان ذمان ہی منیں ، اس نے تواسم ملان کا ایک عنصر بنا دیا ہے اس سے بعد علامہ نے روسی مفکر اوس بنگی کے اس نظریے کا ذکر کیا ہے جو زمان كومكان كالعاد ثلاثر سالك بحر سمجتنا مع الكن ال ذان كى البيت بھى ایک طرح سے مکان ہی ہے۔ اس کے نزدیک بھی ذان کو آن تخیسی حرکت نہیں جوزمان سے جدا گان اور مكان سے إدرى طرح الگ بنيس كرسكا - وه جى زمان كوايك دھندلاسا احساس سکان ہی تصور کرتا ہے۔

تدریج وجود میں مادے کے اوپر جات وستعور کے مدارج میں۔ شعور کا منصوب یر معلوم ہوتا ہے کہ وہ آ کے کی طرف بڑھتی ہوئی زندگی سے یا شمع راہ بنے۔زندگی شور کے اندرمرمور ہوکر ایسی یا دول اوراصورات کی طرف سے دروازہ بندکرلیتی ہے ، جوکسی موجودہ عمل کے بلے غیر ضروری ہول ۔ شعور کا در دازہ بھیاتا ادر سکولاتا ربتا ہے۔ یہ بات غلط ہے کوشعور مادی مظامر میں ایب بے اثر مظهر ہے ، جونہ موثر علت بداور ندمو ترمعلول اس كامتقل چشیت اور حقیقت ثابته سے انكاركم ناعلم كى تمام أجير كومنهدم كردينا ہے، كبشمول اس علم كے جس كوما ديت برحق بمحقی ہے۔ شعور روحانی اصل حیات کی ایک فرع ہے ، جو کوئی شے یاج، ا نہیں بلد ایک قوت ناظم ہے جومحض میکا نکی ما وی اعمال سے جدا گا نقعم کا ہے۔ ليكن جول كرروحان قوت محسوسات كمساته والسته بوكربى معرض سفهو ديس آتى مع قاس کے ہم علطی سے محسوسات ہی کو اس کی اصل سمجھ لیتے ہیں۔ نبوٹن نے عالم ادى مي اور دارون نے عالم حيات مي ميكائكي مظامر ہى كوتلاش كيا، تمام مسائل وجود كوميكانكي اصول سے قابلِ على سمجھ بيا اور تمام علم طبيعيات بن اکبا - مادی ذرات اور قوت سے ہر مظہر حیات کی تا ویل مکن خیال کی گئی۔ زندگی، فكر،اداده، تا ترسب ميكانيت كى لييك مي آكة - اس كانتيجرير مواكريكانيت کے خلاف جنگ ابھی یک علوم حیاتی میں جاری ہے۔اب برسوال بنایت اہم ہوجاتا ہے کرمیکائی نظریر وجود سی کی جو است بناتا ہے وہ مذہب کے نظریر جیات سے مخالف ہے یا نہیں ؟ کیا طبیعی علوم ہمیشر سے لیے اوبت کے ا فقول بک چکے ہیں ؟ اس میں کوئی شک نہیں کر طبیعی علیم نے محف میکا نیت سے جی بہت مجھ تسخیر فطرت کی ہے۔ اس سے نتائج قابل توثیق ہوتے ہیں اوران كى نابريش بينى كى جاسكتى ہے سكن اس حقيقت كوفر اموش نهيں كرنا جا ہے كم

سامنس وجود سے مختلف شعبول کو امگ الگ کر کے ان کے متعلق جزئی آئیس دریافت كرتى ہے۔ سائنس سے سى بيلويں متى كے متعلق كوتى جامع نقطر نظر نہيں ملا ۔ طبیعیات، جاتیات، نفیات کے ماہر ایک دوسرے سے مالطرنہیں و کھتے۔ اوراگر کوئی یو چے کہ مادہ، جیات اور لفس کا باہمی ربط کس انداز کا ہے توطبیعیات مع جرق قوانين مي اس كاكوتى جواب منيس مل سكتا - يه علوم فطرت كو ايب عامد اور بے بمان چیز سمج کر اس کالوسٹ ارٹم کرتے ہیں یالوں سمجھے کر ایک مردہ جم کے مختلف حصول کوکتی گدھ نوچ رہے ہیں۔ طبیعی سائنس کا طرز عمل وجو دے ایک مہلو كوالگ كر سے اس كامطالحرن ہے اور تقتيم كار وارتكاز توجہ كے ليے ير لاز مى بھى ہے، سین جب اس سے جو تی معلومات پر ایک ہم گیر نظر والیں تو ان کا دنگ بدل جاتا ہے۔ ندہب کا کام زندگی کو بحیثیت مجوعی دیکھنا اورهاصل کر دہ لیسیرت پر عل كرنا ہے، اس كوسائنس كے جروفى فقائن سے خوف زوہ ہونے كى ضرورت نہیں۔ طبیعی علوم کا کام زندگی کی بابت کلیات قاتم کرنا نہیں ہے، جرقی قوانین كا افاده ان كى مديك سے - شالاً عدت ومعلول كا تصور ما دى مظاہر كانوم كے ساتھ يے بدريكرے آ نے ير قاتم كيا گيا ہے۔ مادى نظا ہر سے باہران كا اطلاق مهل ہوجاتا ہے، اس كے اس كى بجائے لاز امنتف انداز فهم سے كام لینا پرط تا ہے۔ نباتات و جوانات کے نشوونما میں مقصد جس کا عقق زمانا اُخریں بهوگا، بطور علت شروع سے عل كرتا ہے، كويا ادى لحاظ سے جو معلول ہوگا وہ زندگی كاصول مين علت ہے۔ سيكانكي علت ومعلول يهال اُلك بيك ہوايا ہے۔ زندگی كو سخف كاصول طبيعيات سے الگ كرنے يڑتے ہى۔ زندگى ايك مفلدكوش چیز ہے۔ اس کی رفتار خارجی اور متقدم علی سے نہیں بلکہ باطنی میان سے متعین ہوتی ہے۔ اس میں شاک بنیں کہ زندہ وجود میں می جو نکر ما دی عنا صر موجود میں

اس کے ان کا مطالعہ میکانتی اصول سے جی ایک صدیک ہوسکتا ہے ، لیکن کسی زندہ جسم کی لوری توجیعہ، مثلاً توالمت کا عمل ، سالمانی طبیعیات ، بالوً لوجی کے احافظ سے بام رہے ۔ علام اقبال فرائے ہیں کہ ایک زندہ وجود اور مشین میں کیا فرق ہے ؟ اس کو میں عمد گی سے واضح نہیں کر سکتا کیوں کہ ہیں جیا تبات کا م ہر نہیں ۔ اس کے متعلق اس مضون کے ایک مام را اللہ بین کی رائے نقل کا م ہر نہیں ۔ اس کے متعلق اس مضون کے ایک مام را اللہ بین کی رائے نقل کا م ہر نہیں ۔ اس کے متعلق اس مضون کے ایک مام را اللہ بین کی رائے نقل کرتا ہوں ، اس کا لب ب ب مندرجہ ذیل ہے ،

"يه ظام به كرزنده وجود ك اندربت سے مظام كوايك عد تک طبیعی اورکیمیاتی اصول سمجھے سکتے ہیں، سین زندگی كى اپنى بقاء كے ليے كوشش اور تناسل كے ذريعے سے اس كااستيقاطبيعيات اوركيمياك اصول سيقابل توجيهني ان علوم میں تو یہ لازمی مفروضہ ہوتا ہے مرعنا صرکے صفات معین ہیں اور ان کے باہمی تعامل سے کھے نتاتے پیدا ہوتے ہی يكن تحدارجات اورتناس اوربقات حيات جوان عنا عرين كسى كے صفات میں داغل نہ تھا اور ان علوم سے اسامسی اصول سے ماتحت داخل موجھی نہیں سکتا ، وہ ان کے اندرکہان اسے بیدا ہوجائے کا ؟ میکانکی تناس ایک مھل یات ہے لیکن لعض سائنس دان یہ مہل تصور تھی بیش کرنے سے گر ہے میں رہے۔ والدین سے جسم میں جو بیکانکی اعمال نظراتے میں وہ اس قطرہ من بیں کمال، ہی جے شروع نے بھرای عفوی وجود کولعیر کونا ہے۔ یماں اجزا کے روابط اور تعامل کا سوال نہیں۔ بقاتے جیات کامیلان تو ایک واحد میز ہے، اس میں عناصر کے وہ روابط کہاں ہیں جو سکایت کا سہار میں "

زندگی فی نفسه ایک متقل بالذات جیز به ادر میکاینت اس کا جحزیر کمرنے سے عاجمد ہے۔ زندگی کے مظہریں ایک کلیت ہے وایک ہو سے وحدت اور دوسرے بہلو سے کثرت دکھاتی دیتی ہے ۔ بہال وصرت کثرت سے ہم آغوش ہے اوران میں کوئی تضاد نہیں ریہ تول درولش کا ہے جوشہورا مرحیاتیات ہے ) نشود نما مے عمل میں یا احول سے توافق بیدا کرنے کی کوشش میں جس میں نتے انداز عمل کا ظہور سوتا ہے یا قدیم عادات میں تبدیلی بیدا ہوتی ہے، یہ سب کچے ہے جان عناصر کی داخلی منظم سے بیدا نہیں ہوسکتا۔ ان اعمال کی توجیہ یا آئندہ ظہور میں آئے والے مقصد سے ہوسکتی ہے یا کسی قدیم گز شتہ میلالا است سے ، جن کی اصلیت کسی روحال حقیقت میں تلاش کرنی پراے گی۔ یہ ماننا فروری معلوم ہوتا ہے کہ میلان جات ہستی کے اندر ایک اساسی چیز سے اور طبیعی ویمیاتی اعال دوران ارتفایی بیداشدہ عادات میں جوزندگی نے اپنی اعانت کے لیے بیدا کیے میں۔ میکانکی نظرية وجود ني عقل كو مجى ميكانتي ارتفاكي بيدا وار قرار ديا ب لين اس كاير عقيده غوداس سے بنیادی اصول تحقیق سے متصادم ہوجا تا ہے۔ اس سے متعلی ولدانی كالك بيان بيش كياجاتا ہے جس نے بطى عمد كى سے ميكانيت كے قائل ساتنداؤ ك متفادخيال كوداضي كياب-

اگرعقل ارتقات حیوانی کی بیدوار ہے تو زندگی کے آغذاور ماہیت کی نسبت میں سیکا نکی نظریہ بالکل جہل ہوجاتا ہے۔ اگرعقل ارتقات حیات کی ایک منزل میں طاہر ہوتی ہے تاکہ وہ حقیقت وجود کا ادراک کر سے توہستی کی اکمتر میکا نکی منبس سوسیجی ۔ علاوہ ازیس عقل ایک اضافی سامنطہ رہ جاتا ہے۔ اس اضافی اور ہنگامی سوسیجی ۔ علاوہ ازیس عقل ایک اضافی سامنطہ رہ جاتا ہے۔ اس اضافی اور ہنگامی

نظر کو حقیقت کی نک رسائی کیے ہوسکتی ہے ؟ یہ تو محض ایک اعتباری جیز رہ جان ہے ۔ عقل کو ارتفات حیات کی بیدا داراور ایک ہنگامی ضرورت کا بہتر سمجھنا اور بھر اس سے متعلق حقیقت کلی سے عزفان کا دعوی ایک سفا دمات ہے ۔ سمجھنا اور بھر اس سے متعلق حقیقت کلی سے عزفان کا دعوی ایک سفا دمات ہے ۔ عدم حیاتی کو اپنی اساس یہ نظر نما فی کر کے کوئی ایسا نظریہ قاتم کر فایو کے اس میں یہ داغلی تفادم ہو۔

علامہ فراتے ہیں کہ اب ہیں جیات و شعور کے اساسی اور مقدم ہونے کے متعلق النان تجربے کے امتحال میں ایک قدم آگے برط صفا ہوں ، جس سے ٹابت ہو جات النان تجربے کے امتحال میں ایک قدم آگے برط صفا ہوں ، جس سے ٹابت ہو جات کا گار ذندگی ایک نفسی یا روحی جو ہر ہے ۔ یعطے ذکر ہو چکا ہے کہ وہا یہ طلا کا تنات کو ایک ساکن وہا مہ جینے شہیں مجھتا ۔ کا تنات محوادت کی ایک تفکیل ہے جس کے اندر ایک مسلس تخلیقی میلان اور سیلان ہے ۔ کا تنات کے اندر مظام ہرکا عبور تی الزان الن قران نے بھی بیش کی ہے جس سے ہتی کی حقیقت کا بنتہ مل ہے ۔ کچھ آیا ت فران نے بھی بیش کی ہے جس سے ہتی کی حقیقت کا بنتہ مل ہے ۔ کچھ آیا ت کے مرفظ کی تھیں ، مسلے کی اہمیت کے مرفظ کچھ اور آیا ت بھی درج ذیل ہیں ؟

تحقیق دن اور رات کے انقلاب یکے بعد دیگرے آئے ہیں اور خدا نے زمین و اسمان میں جو کھے بیداکیا ہے متقبول کے لے نشانیاں ہیں۔ (۱۰-۱۱)

التُّد ہی کے عکم سے دن اور دات یکے بعد دیگرے آتے ہیں تاکہ لوگ فدائی ہستی پر تفکر کریں اور شکر گزار ہوں۔ تاکہ لوگ فدائی ہستی پر تفکر کریں اور شکر گزار ہوں۔ (۲۹۵-۲۹۳)

کیاتم نیں دیکھے کہ غداد ن اور رات کو یکے بعد دیگے ہے لاتا ہے اورشمس وقر اس کے مقرر کردہ قانون کے ہمجت اپنی معینہ منزلوں کی طرف دوڈر ہے ہیں (۲۸- ۳۱)

یہ خدر الی کی مرضی سے ہے کہ دن اور رات یکے بعد دبیگرے
آتے ہیں (۶-۹س)

دن اور رات کا یکے بعد دبیگر ہے آنا اسی کی طرف سے ہے۔
دن اور رات کا یکے بعد دبیگر ہے آنا اسی کی طرف سے ہے۔
(۲۲-۸۲)

بعض اور آیات میں یہ اخارہ ہے کہ انسانوں کاشمار اضافی ہے، جس سے یہ معلوم ہوتا ہے کوشعور کی اورسطی پروقت کا انداز کھے اور ہے۔ لین میں فی الحال مندرجه صدر آیات کی اہمیت کو واضح کرنا چاہتا ہول۔ معاصر فلاسفہ میں صرف برگاں ہے جس نے ماہیت زمان کا گہرامطالعہ کیا ہے۔ یی چھے آ اس کے نظریے کو بیان کرتا ہوں اور اس کے لعدایتی تنقید میشی کروں گا کماسس نظریے بیں کمال فامی ہے۔ اصل مستد ماہیت وجود کا ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ کا تنات کے مظاہر میں حوادث زمانے کے اندر واقع ہوتے ہی اور کا تنا تاتم باالدمان ہے، لیکن چوں کر کاتنات ہمار ہے تفس سے فارج میں ہے اس کے اس کی حقیقت سے متعلق شک بیدا ہوسکتا ہے۔ ہمارے یاس تعائم باارنان ہونے ماکوتی براہ راست لفتنی تجربہ ہوناچاہیے جس سے وقت کے متعلیٰ کوئی بلاد اسطرلیتین بیبرا ہو۔میرا ادراک اٹیار توسطی ادرخارجی ہے لین میرا اپنے لفس کا احساس باطنی ، قریبی اور عمیق ہے۔ شعور کا تعلیٰ حقیقت ہتی سے براہ راست محوس ہوتا ہے اوربیس سے کند وجود برروشنی برا سکتی ہے برگال کتا ہے کہ میں اپنے شعور بر نظر داتیا ہوں کہ وہ ایک حالت سے دوسری حالت میں عبور کرر ہاہے ، کبھی گر می کا احساس ہوتا ہے ، کبھی سردی کا ، کبھی خوش ہوتا ہوں کھی ناخش، کھی باکار ہوتا ہوں اور کھی بے کار ، کھی گردوبیش بر نظر

الحات ہوں اور کبھی کچھ اور سوچے مگنا ہوں محسوسات، تا ثرات ، ارادے اور لصوراً شوری الحیں کے تغیاد نظراتے ہی جس کا شعور کارنگ بدلتارہ تا ہے۔ایک مسلل تغیر کا احساس ہے۔ میری باطنی زندگی میں کسی حالت کو قیام نہیں ،ایک سلاك ہے ونا اشنات ساحل ہے۔ میكن تغیروقت سے ساتھ والبتہ ہے۔جس سے نابت ہوا کر شور میں زندگی کے معنی حیات فی الزمان ہیں۔ اس کے ساتھ جب شوریر گری نظردات مول تو محول ہوتا ہے کولفش کا ایک مرکز ہے جمال سے خطوط با ہرکی طرف بھیلتے ہیں ، گویالفس سے دو بہلو ہیں ، ایک کی مرکزی جینیت ہے اور دوسرا بہلوخارج سے احساس وعمل کا رابطر رکھتا ہے اور یہ عمل عالم مکانی يس ظهوركرتا ہے۔ لفيات اسى عمل كامطالعراور اس كا بحريه كرتى ہے۔ عالم سكانى شعورير اپناچايا لگاتاجا تا ہے جس كى وجه سے ہم اشاء وحوادت كو ايك دوسرے سے الگ مجھتے ہیں۔ گفس اپنی وحدت کے باوجود خارج کی کنرت میں اپنے آپ کو گم کرتا د کھائی دیتا ہے۔ لفس کے اس خارجی بہلو میں ہمیں وقت كاجواصاس ہوتا ہے وہ فالص منیں رہتا بلروہ مكانيت كے سانچے بي وصل جانا ہے اور ہم وقت کو بھی ایک پیھے سے آتا ہوا اور آگے کی طرف جاتا ہوالامتناجی خطسم ليتي بين، جس كوماضى، حال مستقبل اور لمحات بين اسى طرح لقيم كريكة بين جي طرح مي خط كولقيم كرسكين -

انسان دھوکا کھا کراس پیمکان آلودہ زبان کو خالص زمان سیجے لیت ہے۔ نفس کی اپنی ہستی اور مرکزیت زبان خالص یس ہے جوشمس و قمر کی گردشس کی رہین منت نہیں ۔ نفس کی خود آشنا و حدت اور مرکز بیت کا احساس خارجی اور علی بیئلو کے غلبے کی وجہ سے بہت دشوار ہوجا تا ہے۔ یہ خارجی عالم اور اس کا علم بھارے لیے ججاب اکبر بن جا تا ہے۔ اگر کبھی گرسے مراقبے میں سمیر مالت بیدا کرسکیس

كرفارج كى جانب كريزال نفس فعالى درائهم جات تواس وقت النان ايخلف سے باطن اور اس کی امیت میں توطہ زن ہوتا ہے۔ لفس کی اس گراتی میں احوال شور جدا عدانسي رست بلرايك دوسريس فم بوجات بي لفسى كاسس مالت من تمام كرت اس طرح مفراوركم بول بيض طرح تخم مين اس كيت مکنات ایک وهرت میں ہم آغوش ہوتے ہیں۔ یہ وهدت وکٹرت میکا نکی انداز کی وحدت وكثرت نيس موتى - اس حالت كاندراحوال بس كيفيت موق ب مك کیت اور تکثیر نہیں ہوتی ، اس سے اندر تغیراور حرکت نا قابل تقیم ہوتی ہے ، اس كىكىفىت يى زمانى تقدم وتاخر نهيى سوما -معلوم بوتا بى كرنفس كى خود آسنا ل عالت میں ماضی وستقبل منیں ہوتے ، فقط حال ہی حال ہوتا ہے۔ ماضی ، حال اورمستقبل کی لقیم نفس کے خارجی عالم میں عمل کرنے کی بدوات بیدا ہوتی ہے ، جس میں حوادث دانوں کی طرح ایک لوطی میں بروتے ہوتے دکھا تی دیے ہیں ير سيدزان حقيقي عبس مي مكان كي كول أميزش نهيس - قرأن كريم نهايت سادگي. سے دوقسموں سے زمانوں کو بیان کرتا ہے ا

اس فدایرایان لاق جوزنده مداورس کے یکے ہوت نہیں اور اس فالتی کی جدکہ وجس نے چھ دن بیں زمین و آسمان اور ان خالتی کی جدکہ وجس نے چھ دن بیں زمین و آسمان اور ان کے مابین تمام اخیما کوفلتی کیا۔ بیمروہ ا بنے عرش برشمکن ہوگیا۔ وہ فدار جم ہے۔ (۹۰۔ ۲۵)

ہم نے ہمر شے کوایک معین انداز سے بیداکیا ہے۔ ہمارا عمم توایک طرفتہ العین تھا۔ (۵۰۔ ۲۵م)

اگرہم کا تنات کی حرکت کوفارج سے دیکھیں ، لینی محف عقلی طور پر اس کا مطافع

كري تواس كى مدت مزاد إسال ہے۔ قرأن اور توریت دونوں میں یہ كما گيا ہے

مرالتُدكادن ہزارسال كاہوتا ہے مكر باطنى نقطر، نظرسے تمام أفرينش ايك لمح جریں واقع ہوتی۔ زمان خالص کوزبان سے اداکرنامشکل ہے، کیوں کہ زبان مكان آلوده زمان مسلس كى كولول كوبيان كرنے كے ليے وضع كى كئى تھى، خالص روحان كيفيت ك كوتى زبان نبيس وليكن مم عالم طبيعي مى سے ايب شال سے ذريعے سے اس برکھے روشنی ڈال سکتے ، بی ۔ ہیں جو سرخ ربگ دکھاتی دیتا ہے وہ روشنی كابواج كاس ارتعاش كا يتنحر بعض ك سرعت ك رفقار كتي يدم اور سكه في خانبے۔ اگر ادراک ان امواج کاشمار کرنے لگے توسرخ رنگ کی یک لمی بیش كوچھ مزارسال ميں كن سكيس ، كين شوراس تمام كثرت كو ايك لمح كى وحدت مراندرے أنا ہے۔ ديجے زبان خارجي كى طويل مت كس طرح ذبن زبان خالص كاندر ك تا سے فنس ميں يه صلاحيت موجود سے كدوه خارج ميں يصل ہوت لمحات اور نقطوں کو جوعقل فعال سے لیے لابری ہیں۔ نفس کی تنظیم کلی میں ہے آتے۔ خالص وجدان زبان میں ماضی کہیں سے منیں رہ گیا، مکرسب کاسب حال میں موجود ہوكرآ كے كى طرف بڑھ رہاہے اور ستقبل بھى أس سے فارج نبيى بلك اس مے خیریں بطور جمکنات مفر ہے۔ قرآن جے تقدیر کتا ہے وہ زمان کی کلیت ہے۔ تقدیر کامفہوم صرف غیر سلموں ہی نے نہیں بکر اکثر مسلمانوں نے جی نه سجها و تقدیر اس زمان کا نام ہے جس میں مکن ت اجی معرض وجود میں منبیل آئے متى بين جو بچھ ہوا ہے يا ہونے والا ہے ، سب اس كاندراس طرح موجود ہے جس طرح مخم كاندر بورا درخت موجود بوتا مهد - تقدير كاندرزمان فالصلل ك كوليول سے أزاد ہے ، جنيں احساس وادراك بيداكرتے ہيں- اس كاندر مفس وزمان ایک ہو گئے ہیں۔ تعداداور تفکر کاعمل ابھی اس پر نہیں ہوا۔ اگر جھے سے پوچو کوشاہ ہما یوں اور شاہ طہماسی ایک ہی زما نے میں کیوں ظاہر ہوتے۔ تواس کاجواب میں میں دول گاکر ماہیت وجود میں جو مکنات مفیر تھے، ان میں ان دوباد شاہوں کا ہم عصر ہونا بھی تھا۔ زمان خالص ہی ماہیت ستی ہے اور دی ان دوباد شاہوں کا ہم عصر ہونا بھی تھا۔ زمان خالص ہی ماہیت ستی ہے اور دی تقدیر بھی ہے جیسیا کر قران میں ارشاد ہے کرد

فدا نے ہرچیز کو پیدا کیا اور اس کی تقدید اس سے ساتھ

- 60 KJ

معلوم ہواکہ تقدیر خارج سے سی ہی بروار دہنیں ہوتی ، بلکہ وہ کسی ہی کی اہیت ہوتی ہے جس کے اندراس کے تمام مکنات مفر ہوتے ہیں جوعالم خارجی میں سے بعد دیگر نے طہور میں آئیں گے ۔ تقدیر سے یہ بعنی نہیں ہیں کہ تمام ہونے والے واقعا معین اور سی طہور تیں آئیں گے ۔ تقدیر سے یہ بعنی نہیں ہیں کہ تمام ہونے والے واقعا معین اور سیختص صور توں میں اس کے اندر موجو دہیں اور یعے بعدد یکرے عالم خارجی میں ظاہر ہوتے رہیں گے ۔ اگر ذمان حقیقی ہے تو وہ ہر لمحمہ تازہ آفرین ہے اس کی خلاقی سے متعلق کوئی بیش بینی نہیں ہوسکتی ۔ قرآن میں ہو میں ہوسکتی ۔ قرآن میں ہوسکتی ۔ قرآن میں ہوسکتی ۔ قرآن میں ہ

"كليوم هو في الشاك"

اسی حقیقت کی طرف اشارہ ہے۔ یح بین فی الزبان ایک مطلق ازاد خلا تی فعل ہے جاں کہیں بھی حقیقی افرینش ہوتی ہے وہ ازاد انزفعلیت ہی کا نتیج ہوتی ہے ۔ خلفت میں کہیں تکوار نہیں ،خلاقی اپنے فعل کوجوں کی توں کبھی نہیں دمراتی ۔ لینے خلفت میں کہیں تکوار نہیں ،خلاقی اپنے فعل کوجوں کی توں کبھی نہیں دمراتی ۔ لینے مہرکیف تازہ بتازہ ، نوبنا توسیکا نکی مادی مظامر میں نظرا آتا ہے۔ جہاں زندگی ہے وہاں میرکیف تازہ بتازہ ، نوبنو ہے ۔ طبیعی سائنس کا مدار مظامر کی بیجا فی اور تکوار برہے میں نین زندگی نے اپنے تیس اس تیکوار سے چھوالیا ہے۔ زندگی میں شدت کے ساتھ خود داری اور ازدادی کا احساس مجمعے ، جرصوف میکانئی جمادی فطرت میں بایم جات کی اسی کیے ابہت جیات بیا یا جاتا ہے ۔ طبیعی سائنس کا اصل اصول جبر و تکوار ہے ، اسی لیے ابہت جیات اس کی دسترس سے بامر ہے ۔ نبا بات وجوانیات سے امراس لیے زندگی کوجی

جبری اورمیکانتی سمجھ لیتے ہیں مم ان کی نظر زیادہ تر زندگی سے ان اوئی مظاہر پر
ہونی ہے جواجی جادی مکانیت سے ہت قریب ہیں ، لیمن ان ان سے اندر
ہینج کر زندگی میں پر صلاحیت بید ا ہوجاتی ہے کر خارجی علت ومعلول کی زنجیریں
اس کو بحکوظ نز سکیس ۔ اگر اہر حیاتیات خود ا پنے لفس پر غور کر ہے کہ وہ کس طرح کچے
قبول کرتا اور در کرتا ہے ، اور کیے باضی اور حال اور متقبل پر نظر ڈات اور متقبل
بین اپنا طریاتی عمل مقرر کرتا ہے ، تو وہ تمام زندگی سے میکانسی ہونے سے باطل تھور
کو ترک کر وے۔

ممار سنعورى تحرب كى جمأنلت سے تمام كاتنات ايك أزاد تخليقي حركت ہے، مین بہاں سوال بیدا ہوتا ہے موکت توکسی چیز کومتحرک رتی ہے، حرکت ى خود توكول مطلق بهتى نہيں ہوسكتى ۔ اس كاجواب ير ہے كر شے كا تصور حقيقى نہيں بلكرانداز تفكر كانتيجر سے اشا كے وجود كوحركت سے اخذ كرسكة بيب، يكن ساكن اشا سے حرکت کو اخذ نہیں کر سکتے۔ اگر کا تنات کو دیمقراطیسی ذرات یا جواہر لایتجری يرمتمل سجها مات توان كاندر ح كت كوكس خارج سے داخل كرنا يوسے كا جو جامد ذرات کی ذات میں فی نفسر موجور نہیں سکن اگر حرکت کو وجود کی اصل قرار دیا جات ترسائن اشاكواس مي سے اخذكر سكة بي دين نجه جديد طبيعات كى ترقى یافتہ صورت میں ہی ہو اکر دیمقراطیسی ہے حرکت ذرات پوری طرح حرکت محض میں تعلیل ہو گئے۔ ما دہ ایک برقی قوت رہ گیا جوکسی (کذا) ذرات کو منیں برفاتا بلکہ خور سرایا حرکت ہے۔ انسان کا براہ راست تجربة وجود بھی اٹیا۔ کا بخربہ نہیں ہے، جن کے اشکال محدو داور متین ہوں۔ ستی ایک تسل ہے جس میں کہیں رخنہ اور مشکست نہیں۔ فکران نی عملی اغراض سے اس تسلس کو نکات، کمات اور الله بين تورا تا اور الك الك كرتا ہے۔ جينين ہم الله الله الك الله كونكومكاني

نے اس تعلی عافقام سے پیداکی ہیں۔ کا تنات اس فوسکان کواشیاکا مجموع معلوم ہوتی ہے، حالاں کم اس کی فطرت سل حرکت اور حدوث ہے۔ كاتنات كول شے تهیں بلدائي عمل مسل ہے، ليكن فكرانان اس سے میں کوایاں بنالیتا ہے۔جب یک تفکر حرکت کوسکون میں مز تبدیل کر ہے، فارجی دنیامیں اس کے لیے عمل کرنا دشوار ہونا سے ہیالیوں کیے کم اشیاتے ساکن وقائم كادجود ايك دروغ مصلحت آميز ہے۔ كا تنات كى اساسى فطرت حركت محف ہے ليكن فكومكان كوده لامحدود ساكن اخيا كالمجوع معلوم بوتى سے - يبى دصوكا زبان و مكان سے سانچے بنا تا ہے۔ فكر انسانی جب اشار كوا دير نيج ياداتيں باتيں ہجنا ہے تو اس سےمکان کا تصور بیدا ہوتا ہے اورجب ان کو یکے لعد دیگر سے آتا ہوا دیجها ہے تو اس سے زمان کا تصور پیدا ہوتا ہے۔ مر اس قسم کا زمان اور مکان دونوں مجازی اور اعتباری ہیں۔ وہ علی اور خارجی زندگی کی بیداوار ہیں ، ماہیت وجود مين ان كوكوتى دخل نبين -

یہ تمام نظریہ دجو دبرگ ان کا ہے۔ اس کے زدی حقیقت مہتی ایک ازاد تخلیقی سیلان دسیلان جبات ہے ،جس کی آفرینش کے متعلق کوتی بیش گوئی یا بیش میں بنیس میلان جیات میں ایک قسم کی تمنایا ارادہ بایا جاتا ہے اور سروش مین وجو دو شہود آفرینی کرتا ہوا چلا جا تا ہے اور انسان کی عقل اس کو مکان تفکر کی برولت اشیا کی کثرت سمجھ لیتی ہے۔ علامہ فراتے ہیں کہ اس نظریے کی پوری تنقید میں بیان نہیں کرسک ، فقط اتنی بات کہنا ضروری ہجھا ہوں مربرگ اس نے حقل کا مور فری ہو تا ہے اور انسان کی وج یہ ہے کراس نے عقل کا محض ایک جزتی ہملو دوتی بید تی ہے۔ اس کی وج یہ ہے کراس نے عقل کا محض ایک جزتی ہملو دی ہو ایس نے تمام عقل کا وران میں دیکھا ہے جس کا دامد وظیفہ میکا نہیت آفریس فعلیت ہے۔ اس نے تمام عقل کو دیکھا مقل کو دیکھا ہے جس کا دامد وظیفہ میکا نیست آفریس فعلیت ہے۔ اس نے تمام عقل کو

مادے اورسکانیت مےساتھ والبتہ کر دیا ہے، سکن میرے زوری فوکی است یں اس سے زیا دہ وسعت اور گراتی ہے، وہ مظاہر کا تنات کا عرف تجزیہ ہی نہیں کونا بلد بخربے محفاصر میں تدلیب اور وحدت افرینی کی بھی کوشش کوناہے۔ جى طرح ذنده عناصرى كثرت بين وحدت ايك عضوى تنظيم قاتم كرتى إے اسى طرح فتر بھی ادراک کی مختلف سطوں ہر اس کام میں مصروف رہتا ہے۔ ارتقاتے حیات اسی تنظیم و ترکیب کامر ہون ہے۔ جیات ہرسطے پر مقصد کوش ہے اور مقصد کوشی عقل کے بغیر نہیں ہوسکتی۔عقل بھی زندگی سے رگ و بے میں جاری و ساری ہے۔ شوری بحربے میں جات وفکو ہم انوش دکھا آل دیتے ہیں۔ ان دونوں میں ایک اساسی وحدت ہے۔ وسیع معنوں میں عقل اور ذندگی ایک ہی میں۔ برگساں کے سادن جات میں کوئی قریب یا لمید غایت دکھا ق منیں دیتی اللہ اس تخلیقی جوش جان کے سامنے کو آ مقصر و معلوم نہیں ہوتا۔ اس سے اندر کوق آتین یا کسی غایت سے حصول کی ہدایت دکھاتی منیں دیتی اور کوئی یہ منیں کہ سکتا کہ یہ کدھرجارہا ہے وہرگ ان کے نظریہ وجود میں یہ بہت بوای فاق ہے۔اس کے زدیک جیات کا تمام گزشتہ تخرب تو اس کی عالی کیفیت میں موجود اور کار فرما ہے ، ایکن منقبل میں کو تی مقصود غاتب ہے۔ وہ اس کو نظر انداز كرديتا ہے كرشور انسانى بين ماضى اور حال كے ساتھ ساتھ مستقبل يا فى الحال نا موجود مقصود بھی کار فرما ہوتا ہے۔ زندگی توجہ کا ایک سلدہے بیکن توجیسی

ودريا بوجود خولش موجے دارد

يالقول غالب و المسال المسال

شوق عنال گسیخت در باکسیں سے (مترجم)

مقصودی طرف ہوتی ہے ،خواہ وہ شعوری ہویا غیر شعوری بہمارے محوسات اور مدر کان بھی اغراض ومقاصد سے صورت پذیر ہوئے ہیں میمال برعلامر اقبال نے عرفی کا ایک بنا بت عکیمانہ شعراس کی تا بتد میں درج کی ہے۔ کرکس طرح النان کی خواہش اس سے محسوسات پر اثر کرتی ہے ۔ بیاس کی شدت کی وجہ سے صحرا میں سراب مسافر کو بانی دکھاتی دیتا ہے ۔ جو یہ دھو کا نہیں کھاتا وہ زیادہ عاقل ہونے کی وجہ سے محفوظ نہیں رہتا ، بلکہ قلت عطش کی وجہ سے محفوظ نہیں رہتا ، بلکہ قلت عطش کی وجہ سے د

زنقص تشه لبی دان بعقل خولش مناز دلت فریب گر از عبلوهٔ سراب مخورد

ہمارے شوری تحربے سے تارو لود ہمارے سیلانات اور اغراض و مقاصد میں جولعض اوقات بخت الشور میں تھی عمل کرتے ہیں۔مقاصد کا بورا ہونا تھ متعبل میں ہوتا ہے اس لیے ہروقت انسانی شعور میں ماضی ہی کاعمل نہیں بلکہ متقبل کی بھی اثر آفرینی ہے۔ انسانی شعور صرف بیھے ہی کی طرف نہیں دیجھنا بلرآ کے کی طرف جی نگاہ رکھتا ہے۔ ہمارے مقاصد صرف ہمارے موجودہ شعور ہی کو متا تر بہیں کرتے ملکر منتقبل میں بھی شعور کا اندازان سے متعین ہوتا ہے۔ کسی مقصد کا شعور کومتا ترکرنا ایک الیسی جیزسے متاثر ہونا ہے جوابھی ہے نیں بلكرم في جاسي - إكر ماضى اورمنتقبل و و نول انداز شور مين من ترجي تو برك ب یہ کہنا درست نہیں ہوسکتا کم متقبل مطلقاً نا قابلِ تعین ہے۔ ماضی کی یا داوراس سے اٹرات اور آئندہ کاتصور دونوں عوامل شعور توجہ میں موجو دہو تے ہیں۔ سل ا ، گراموفون کی بلیٹوں پر یہے سے بھرے ہوتے گانے مثبین کوعلانے سے لعدمیکا نکی اصول سے صوت سے زمانی تعمل میں تبدیل ہوجاتے

حقیقت ہے۔ ایک بے مقصود سیلان حیات نہیں جس میں تعقل و تصور کوکوتی و خل ماصل نہ ہو۔ مقصدیت زندگی کی اہمیت میں داخل ہے .

برگسال مقصدت كااس ليد منكر مع كر مقصديت زمان كو مع حقيقت كر د ستى م اس کے نزویک مقصد نندگی کی آزاد تخلیق می خل انداز ہوتا ہے اور رفتاریات كومتعين غايات سے يابرزنجير كر ديتاہے۔ وه كتا ہے كمتقبل مي مكنت وجود ك دروازے كلے رہے جائيں - عدر فراتے بى كري اس عدىك برك ل سے متنقی ہوں مراگر مقصدیت کے یہ معنی ہیں کامتقبل کی ایک معین اور متحق صورت ہے سے معرض وجود میں لاتے کی کوشش مقصود جیات ہے، تو زمان مے حقیقت ہوجا تا ہے، کیوں کر اس میں خلاتی باتی نہیں رہتی۔ ازل سے معین لقتوں کے مطابق تعمیری بنانا ایک تقلیدی کام ہے، اسے آفرنیش بنیں کرسکتے۔ تقدیر كايد مفهوم غلط ہے كرك نے والے تمام حوادث بور كيفين كے ساتھ ازلاً اور ابداً لوح محفوظ بِرمنقوش می، جوزانے کی رفتار میں معینه او قات میں وجودیذیر ہوتے رہتے ہیں۔ عالم زمانی کے حوادث عالم ازل کی نعتی یا عکس رہ جاتے ہیں۔ برگ ال درست کتا ہے کہ اس قسم کی مقصد سے بھی ایک قسم کی میکا نیست

اس نظریے سے مطابی زندگی سمرا با جبر بن جاتی ہے۔ جب سب کچے پیلے سے متعین ہے تو اس میں ازادی اور اختیار کی کماں گنجاتش ہے ؟ اس قیم سے جبر میں سخدا آزاد خلاق رہتا ہے اور نزان ان ۔ خواہ اسے دین ہی سے رنگ ہیں بیش کی سخدا آزاد خلاق رہتا ہے اور نزان ان ۔ خواہ اسے دین ہی سے رنگ ہیں بیش کی ماور سے اور میکا بنت ہی کا دوسرا نام ہے ۔ اخلاق کی بنیا داختیار پر کیا جات یہ ساورت اور میکا بنیا دانیان ا پنے اعمال کا ذرر دار کیسے ہوسکت ہے ۔ اس سے معین مقدر میں انسان ا پنے اعمال کا ذرر دار کیسے ہوسکت ہے ۔ اس تھے معین مقدر میں انسان ا پنے اعمال کا ذرر دار کیسے ہوسکت ہے ۔ اس تھے معین مقدر میں انسان ا پنے اعمال کا ذرر دار کیسے ہوسکت ہے ۔ اس تھے موسکت ہے ۔ اس

مقدراز کی کے باقع میں ہیں۔ لیکن مقصد بہت کا ایک سی جے معہوم بھی ہے، جس بر مذکورہ صدراعتراض وار دہنیں ہوسکت۔ ہم او بدکہ بچے ہیں کہ جات شعوری مقصد کوشی اور مقصداً فرینی ہے۔ دینی زندگ کی مقصدیت یہ ہے کہ جیسے جیسے زندگی ترقی بذیر ہوتی ہے، انسان نتے نتے مقاصد، نتے نتے اقدادجات اور نصب لعین پیدا کرتا جلاجا تا ہے۔ ارتقا سے معنی بیسی حالت کی نفی سے دو سری حالت کا اشات ہے۔ زندگی مسلسل احوات میں سے گورتی دہتی ہے۔ بقا کی طرف ہرقدم فناکی ہدولت الحقائے ہے ۔

مردم ازجوانی و آ دم سنت رم بیس چه ترسم سے زمررت کم شدی ایس چه ترسم کے زمررت کم شدی (روی)

مطابی وادف ظهوربذیر ہوتے رہتے ہیں۔ عدر فراتے ہیں کہ میں پیطاس کی طرف اشارہ کوچکا ہوں - ازروتے فران کا تنات اضافہ بذیر ہے۔ فدا اپنی افرینش میں اضافہ کرتا رہتا ہے۔ کا تنات کوتی ازل سے بنی بناتی چیز ہنیں جس سے اندر اعمال وحرکت وحوادث لامتناہی میں چھیلے ہوتے مردہ اور جامد ما در براڑ آفرین ہوتے ہیں اور زمانے کی رفتار میں کوتی افرینش نہیں۔ اگر سب کھ چھے آفرین ہوتے ہیں اور زمانے کی رفتار میں کوتی افرینش نہیں۔ اگر سب کھ چھے سے مقرراور میں ہے تو صدو ف فی الزمان اور تازہ افرینی کے محمی مینیں رہے۔ اب ہم اس بحث سے ابوراس آیت سے معنول کی گھراتی ہی ہیے سکتے ہیں اب ہم اس بحث سے ابوراس آیت سے معنول کی گھراتی ہی ہی ہے سکتے ہیں جس میں یہ ارشاد ہے کہ د

دن اور رات خدا کے علم سے بیجے بعد دبیگرے آتے ہیں ،
اور برسویجے دا سے اور شکر گرزار انسانوں کے لیے ایک
نشانی سے یہ

وقت کی است برخورکرنے سے احد ہم اس یتنج پر پہنچ تھے کر حقیقت مطلق زبان مطلق ہے جس سے اندر فکو وجیات وکا تنات ایک دوسرے بیں داخل اور سوست ہیں۔ اس قسم کی دھدت ہمیں ایسے نفس ہی کے اندر دکھا آل دے سکتی ہے جو زندگی کے تام دکھا آل دے سکتی ہے جو زندگی کے تنام کو اتف کو محیط ہموا ور جو الفرادی زندگی اور فکو کا سرچتہ ہو۔ میرے خیال میں برگساں نے یہ فلطی کی ہے کہ اس نے زبان مطلق کونفس سے مقدم سمجھا ہے زبان مطلق کونفس سے مقدم سمجھا ہے زندگی کے نام اور المحلق ہوسکت ہے ۔ جو ہمتی زندگی کے نام احوال کا جامع اور کہ شرت میں وحدت افریس نزان مطلق ہوسکت ہے ۔ جو ہمتی اور نہ مطلق ہے ۔ جو ہمتی اور نہ مطلق ہے ۔ جو ہمتی مان مطلق ہے ۔ جو ہمتی موسکتی ہے ۔ جو ہمتی تمان مطلق سے افران سی ہیں ہوسکتی ہے ۔ وہ ہمتی موسکتی ہے اور نفس وہ ہے جو "انا" " بیس موسکتی ہے اور نفس وہ ہے کہ اس میں احساس میں احساس کون سے کوئی کس در ہے جسی ہمتی کا در جہ اس سے معین ہوتا ہے کہ اس میں احساس میں احساس کوئی کس در ہے جسی ہمتی کا در جہ اس سے معین ہوتا ہے کہ اس میں احساس کوئی کس در ہے جسی ہمتی کا در جہ اس سے معین ہوتا ہے کہ اس میں احساس کی خودی کسی سے دیاں کی خودی کسی سے معین ہوتا ہے کہ اس میں احساس کوئی کسی در ہے جسی ہمتی کا در جہ اس سے معین ہوتا ہے کہ اس میں احساس کی خودی کسی در ہے جسی ہمتی کا در جہ اس کے دانسان کی خودی کسی " میں ہوں " کا دعوی کا کر ق

ہے بیکن ہم میں انا کا احساس غیر انا سے تقابل سے بید اہوتا ہے۔ انا تے مطلق
حسب ارشا دفر ان تمام عوالم سے بے نیا نہ ہوسکتا ہے ، وہ اپنی خودی کے یاے
ماسوا کا فتیاج مہبیں۔ خدا سے لیے ماسوا کوئی خارجی حقیقت نہیں۔ اگر وہ اس سے
لیے حقیقت خارجہ ہوتی تو اس سے سا سے بطور معروض دمنظور ہوتی اور خدا کا اس
سے دابطہ ایک مقامی را بطر ہوتا لیکن عالم اس طرح خدا سے خارج نہیں ،
اسے کون دیجے سک کر بھا نہ ہے وہ بیتا
کہ دو تی کی لوجی ہوتی تو کسیں دوچار ہوتا

(غالب)

جے ہم خارجی فطرت یا ماسوا کتے ہیں وہ حیاتِ اللی میں ایک آنی جانی کیفیت ہے خداکی خودی اناتے مطلق ہے، جوغیر اناسے آزاد ہے۔ ہم نفس اللی کاکوتی واضح تصور قاتم نہیں کرسکتے۔ فران کتا ہے،

"ليس كمثله شئ

میکن اس کے باوجود وہ بہت و لیمیر بھی ہے۔ نفس سے نصور میں ہمیرت بھی داخل
ہے اور سیرت سے معنی کر دار کی بیکیا ئی ہے۔ ہم چیلے کہ چکے ہیں کہ خارجی فطرت
محض طوس یا دہ نہیں جو ایک خلا کے اندر یا باجا تا ہے۔ وہ جواد ف کا ایک مراب طافلا)
ہے جونفس مطلقہ کے ساتھ والبشہ ہے۔ فدرا کے انا تے مطلق کے لیے فطرت السی ہی
ہے جیفے نفس انسانی کے اندر سیرت ۔ اسی لیے فطرت کو فدراسنت اللہ یا فدا کی
عادت کہتا ہے۔ ایک نصب الحین ان تے مطلق میں کر دار یا سیرت کا ہم فالازی ہے
یا اللی عمل کے سمجھے سے لیے انسان کا ذاویہ نگاہ ہے اور انائے مطلق کی اُزاد تخلیقی
فعلیت کوہم اسی انداز میں سمجھ سکتے ہیں۔ اپنی اد تھاتی رفتار میں وہ ایک حالت
میں محدود معلوم ہوتی ہے لیکن ہونہ کر اس کی تنہ میں جونفس مطلقہ ہے وہ ضلاق ہے )

اس سے اس عالم میں بھی اضافہ ہوسکتا ہے۔ اس کی خلاقی کو کو آل عالم محدور و محصور نيس كرسكا ـ قدرت الهي ك لاستنابي بالقوه مه، بالفعل نيس اس كى سرشخيس ایک اندازے کے اندر محدود ہوتی ہے۔ فطرت کو ایک ایسازندہ وجود سمجے کیجے جس کے ارتفا اور نشوونما کے کوئی عدد د نہیں۔ غدا کا منتہی اس کی اپنی ذات ہے۔ اسی طرف قرآن نے اشارہ کیا ہے کہ ا

"والى ربك المنتى"

ہم نے جو زاویة بگاہ اختیار کیا ہے اس سے علم طبیعی کی است بھی روحانی بن جا<sup>ل</sup> ہے۔ فطرت کا علم خداکی سیرت یا سنت کا علم ہے۔ مثاہرۃ فطرت میں ہم اناتے مطلق سےساتھ ایک گرا دابط بیدا کرتے ہیں۔ اسی کےمظاہر فطرت بر تورکزنا 

مندرجمسربحث بيسهم نے زمان كوحقيقت مطلقة كا ايك اساسى عنصر قرار ديا ہے۔ اب ہم سیکٹیگر کے اس خیال کی طرف رجوع کرتے ہی کروفت ایک غیر حقیقی چیز ہے۔اس کی دلیل یہ ہے کرجو واقعہ ایک کے لیے حال ہے وہ کسی دوسرے گرد شتراناں سے لیے متقبل تھا اور جو ہمارے لیے اضی ہے وہ گرد شتہ ان اوں سے کے حال تھا۔ حال، ماضی ادر متقبل سب اضافی تصورات ہیں اوراضایت من كول مطلقيت نهيس موسكتي - سيك وليكرك كايه خيال و تت كوايك خطسمحتا ب جریجے سے ارا ہے، آ گے ک طرف جا را ہے ، محض ایک موہوم دستنہ ہےجس يس حوادث بروت موت مي ، وقت خود کھے بيد انہيں كرتا۔ علامه اس كاجواب دیتے ہیں کر یر غلط ہے کہ فلال کے لیے جو منقبل تھا وہ ہما دے لیے حال ہے۔ وه کتے میں کرجب یک متقبل میں کو آل واقعہ ظہور پذیر نہیں ہوا ، وه واقعر بیلے کہیں بھی نہیں تھا۔ ستقبل محفی معرض امکان ہیں ہے ، معرض وجو دمیں نہیں ، جب تک

الم مکن موجود نہ ہوجائے اس جواب سے بعد علام اقبال اقراد کرتے ہیں کرذان کی حقیقت ایک سر بستہ رازہ ۔ اس سے سیجنے ہیں جوافسال پیدا ہوتے ہیں وہ اس ان سے تابیل سی سیجے بیں جوافسال پیدا ہوتے ہیں وہ اس نے متعلق کی سیجے اور گری بات کی سیح کا اگر کو آن مجھ سے اس سے متعلق نہ ہو چھے توہیں اسے جا نتا ہوں ، اور اگر کو آن مجھے اس سے متعلق نہ ہو چھے توہیں اسے جا نتا ہوں ، اور اگر کو آن مجھے اور اس کی توجید جا ہے توہیں ہیں جا نتا ۔ علامہ فراتے ہیں ، میرا زاق عقیدہ یہ ہے کرزبان ستی مطلق کا ایک اساسی عنص مور اور تغیر ہے جس کے اندر ماضی ، حال اور ستقیل کا امتیاز نہیں ، یہ محض مور اور تغیر ہے جس کے اندر ماضی ، حال اور ستقیل کا امتیاز نہیں ، یہ محض مرور اور تغیر ہے جس کے اندر سے بعد دیگر کے آنا نہیں ۔ باضی ، حال اور ستقیل ہیں منقسم زبان علی تفکر سے تعلیل ویجز ہے کو ابلیمائش منا انداز سے اپنے آپ کو قابلیمائش بناد ہیں کہ نہیں ہے ، حالاں کر اس کی تعلیق مسل ہیں کہت یا مقدار کا کو آن سوال نہیں ۔ نوود انواض حیات کے لیے یہ طرافیۃ اختیاد کیا ہے ۔ دن اور رات کا آگر ہیں تاسی خدا ای طرف منسوب کرتا ہے ، کیوں کاس خود انواض حیات کے لیے یہ طرافیۃ اختیاد کیا ہے ۔

اب برط سے والے کے دل میں یہ سوال بیرا ہوگا کر کیا انا تے مطلق تغریب میں میں سوست ہے ؟ ان فی زندگ ایک خارجی عالم کے ساتھ والبتہ ہے جو اپنی چینیت میں سنتیل اور ان فی نفس کا مختاج نہیں ، ہمارے اب ب جات ہم سے خارج میں ، ہیں ، ہماری زندگی خواہش کی بیروی ، کا میابی اور نا کا می پر شمل ہے اور ہم ایک مالت سے دو سری حالت میں عبور کر تے دہتے ہیں ۔ ہمارے نقطہ نظر سے ایک مالت سے دو سری حالت میں عبور کر تے دہتے ہیں ۔ ہمارے نقطہ نظر سے نفس میں نقص دا خل ہے ، ہم اس پر مجبور ہیں کر انا تے مطلق کو بھی اپنے نفس پر قیاس کریں ۔ ان ان عالم کو اور خد اکو بھی ا پنے او پر ہی قیاس کریا ہے اور اس میں بر ہندی نے اس مجودی کو اس خوری کا در اس کی در ایک ہے ، د

مرا برصورت خولیشس آ فریدی برول ازخواشتن آخر چیر دیدی

دلوتا کا بت بیجاری بر بهن کو مناطب کر سے که روا ورجس نم نے مجھے اپنی ہی صورت پر بنایا، توجو کچھ دیکھ روا اورجس کی

یا اوجا کر رہا ہے وہ تیری ایسی ہی صورت ہے۔ خداكوانان صفات سے متعف سمھنے كواسلامى علم الكلام بي تضبيه كتے ہیں۔ تشبیر کی عدیک بنے سکتی ہے۔ اندلس کے فقید ابن عزم نے اس تضييه وتجسيم سے خالف ہو كريدكه دياكرجات كو تھى خداكى طرف منسوب نہيں كمنا چاہیے۔ قرآن غداکو حی یا زندہ کتا ہے ، ہمیں بھی اوں ہی کہنا جاہیے، لیکن بہ نہ جولناچاہیے کہ زندگی کا جو مفہوم بھی ہمارے نزدیک ہے اس کا اطلاق ذات اللی پر تنبی ہوتا۔ ابن حزم نے زندگی کو وہی چیز سمجا جوزمان مسل اورمکان مي ظارح ك مزاحموں به غالب أت يا ماحول سے توافق بير اكر نے كى كوشش یں سی رہتی ہے۔ اس قسم کی زندگی میں تولفتس کا ہونا لاڑمی ہے اور اس قسم ى زان و مكان زندگى كوانا ئے مطلق يا خداكى طرف شوب سنيس كرسكتے - ابن حرم نے سوچا کر الیسی زندگی سے قطع نظر کر کے ہی خداکو کا مل سمجھ سے ہیں ، لین اس اشکال سے بچنے کا ایک ذرایعر ہے۔ اناتے مطلق حقیقت مطلق ہےجی سے کچھ خارج نہیں۔ وہ کاتنا ت کوخارج سے نہیں دیجھا۔ اس کی زندگی سے تمام کوالف خوداس کی اینی زندگی سے مترشع ہوتے ہیں، اس یے اسس یں اس قسم كالغير منين بوسكتاج السان كوا بھى سے بُرى اور برُى سے اچھى كى طرف لاتا ہے۔ میکن تغیر ایک دوسری قسم کا بھی ہوسکتا ہے۔ اگر کہری بھیرت ہم

مویہ شاتی ہے کہ زمان مسلس کے علاوہ ایک زمان خالص بھی ہے ، اور انات مطلق کی ستی اس زمان خالص بھی ہے ، اور انات مطلق کی ستی اس زمان خالص بی ہے جہاں تغیر کے معنی الیا تغیر احوال نہیں جس کی دفار نقص سے کمال کی طرف ہو بلہ دیاں آغیر کے معنی بیج بین مسلس ہیں.، جس میں حسب ارش وقر آن ا

نه تكان ب اور نه نيند ، نه او نگا

مسل فلاقی کے تصور کو چھوٹر کر خدا کو مطلقاً بری از تنخیر سمجھنا اس کو ایک غیر فاعل جامر سنی بنا دیتا ہے ، جو نیستی سے مرادف ہے ۔ غدا سے انائے خلاق میں تغیر سے مفہوم میں نقص داخل نہیں .

ابن عزم سے ساسے شاید ارسطو سے فدا کا تصورتھا، جس پی مطلقاً کو آل حرکت اور فلاقی میں ہے جات الہی فداکی اپنی فلاقی میں ہے جیات الہی فداکی اپنی ذات کا انتخاف ہے ۔ یہ کسی ایسے نصب العین کی طرف برط سے کی کوششش مہیں جاس کی ذات سے فارسے ہو۔ ان ان سے مقصور سے سے کی کوششش مہیں جاس کی ذات سے فارسے ہو۔ ان ان سے مقصور سے سے پیروی اور کہیں کہیں ناکا می بھی والبتہ ہے ، لیکن فداکی ذات ہیں جو کچھ ا بھی مکن ہے موج د مہیں ہوا وہ اس سے تعلیقی امکانات کا معرض وجود میں آنا ہے جس سے اندرناکا می کو کو تی د فل مہیں ۔ اس کی جستی کی جا معیت اور اس کا کمال شعیت اور اس کا کمال شعیت اور اس کا کمال شعیت مسل سے من فی نہیں ۔

اسس کے بعد گوشے کے اشعار کا انگزیزی ترجم ہے جس کا آزاداردو ترجم مندرجہ ذیل ہے ؟

کاتنات سے مظاہر کی بے انتہا تکوار میں الان کا کان استی الدی کا کان استی ہے۔ تعمیر وجود میں لا تعداد

محرابی اور کانیں ہیں جوباہمی تعاون سے اس تعبر کونابت و قاتم رکھتی ہیں۔ عشق حیات ہر چیز سے معادر ہور ہا ہے۔ افلاک میں ہمی دہی ہے جو فاک میں ہے۔ تمام جدوجہد کے باوجود خداکی ذات کے اندرایک سکون اذلی ہے۔

A DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF THE PARTY O

THE RESIDENCE OF THE PARTY OF THE PROPERTY OF

SECLIANDURANTA SECURIO DE LA PROPERTIDA DEL PROPERTIDA DE LA PROPERTIDA DE LA PROPERTIDA DEL PROPERTIDA DEL PROPERTIDA DE LA PROPERTIDA DEL PROPERTIDA DEL PROPERTIDA DE LA PROPERTIDA DE LA PROPERTIDA DE LA PROPERTIDA DE LA PROPERTIDA DEL PROPE THE TOTAL STATE OF THE PARTY OF referential and their th The state of the s

and the first the second of the second

تيسراخطيم والمانالي المستالية متوالة والمعالية والمانالية المانية

## تصتورباري تعالى اور دعا كالمفهوم

income some and he to be

(اس خطے میں علامه اقبال سے افکار و استدال کا فلاصر ہے)

علام فرماتے ہیں، ہم اسے پہلے خطے ہیں تابت کر چکے ہیں کہ مذہبی وجدان عقل و اسدلال محمعیار برجی بورا انذ تا ہے اور تجربہ حیات دکاتنات کا وسیع استقرااس حقیقت کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ جو ہر درجور میں ایک تخلیقی و تکو بنی مثبت ہے جے نفس یا انا کہ سکتے ہیں۔ قرآن نے اناتے مطلق کی انفرادیت کوسورہ افلاص ميں بيش كيا ہے - النداس كا اسم مخصوص ہے - اس كى انفراديت ا ف صفات سے سر شع ہوتی ہے جوسورہ اخلاص بی بیان کے گئے ہی کروہ احداور صدبے۔ تولید کے انداز کی آ فرینش نه اس کے جو مر اور کافذیں ہے اور مذہبی اس سے سرزدہوتی ہے۔ اور موجودات کی کوئی شے اس سے جمائل یا اس کی ہمسر ہنیں۔ اس ك بعد علامه ف الفراديت كى منطقى توضيح كى كوشش كى سے اور مكيم فرانسه بركسال كاير قول نقل كيا ہے كم انفراديت كے مدارج مي اور كوئى ان ان بھي كلي طور ير فرد نهيى - توالدو تناسل قريباً سب جان دارول مي سے جو انفراديت مي لفقى پیداکرتے ہیں، کیوں کرایک فردیں سے دوسرافرد نکل کر الگ ہوجا تا ہے۔ ایک دوسرے نکلے ہوت سب افراد کوئل کر بھی ایک فرد کہ سکتے ہیں، جس سے متفرق افراد کی انفرادیت محدود ہوجاتی ہے۔ برگ ال کتا ہے کر دیا افراد کی انفرادیت محدود ہوجاتی ہے۔ برگ ال کتا ہے کر دیا افرادیت کا میلان خرد یا یا جاتا ہے سیکن کہیں افرادیت کا میلان خرد یا یا جاتا ہے سیکن کہیں اس کی تحمیل ہنیں ہوتی۔

علار فراتے ہیں کر اس لحاظ سے فرد کا مل حرف فدا ہے جس کے اندرسے اس کا غيرصا در نهيس بوسكما يسورة اخلاص ك أيان كامقصود محض عقيدة تثليث كى ترديد نيس بلكرخدا ك فروكا مل بهون كووا ضح كم ناسه علامرا قبال ايد عيسوى مفكرفارل كا حواله دينة ہوت فرات ميں كه اكثر مذاہب ميں يه ميلان را سے كه خد اكوغير سخفی بنادیں اور اس کی انفزادیت کو وحدت الوجود میں بسیط و منبسط کردیں، بیکن قرآن كريم اس ميلان كا مخالف سے سورة نورسي خداكو ارض وسما وات كا نوركما كيا ہے جو نظاہر وحدت وجودكى زبان معلوم ہوتى ہے ، ليكن اس نور كركو كو ایک چراغ بس اور جراغ کو فانوس کے اندر ایک طاق میں رکھنے کی تشبیہ خدا کے فرد ہونے بر دلالت کرتی ہے اور ہم اوستی تصور سے برعکس تصور بیش کرتی ہے۔ جریر طبیعیات نظرت کے تمام مظاہر سے مقا یا بی اور کی مطلقیت کی تاتل ہے جوا فنافیت سے شا تر منبیں ہوتی . علامہ کے تر ویک فداکو ذات مطلق اور فرد کال ہونے کی وجہ سے نور سے تثبیہ دی گئی ہے اور نداسس کے كراسى كى الفراديت كو زمان و مكان كى لا تنابيوں ميں سنتظر كر دماجات -یمال علام خود ہی ایک شبہ اور اشکال بیش کرتے ہیں اور میرخود ہی اس كاجواب ديتے ہيں۔اشكال ير ہے كر فرد لبغير تخدير كے نہيں ہوسكا۔انفراديت کالازمہ ہی پیمعلوم ہوتا ہے کہ فرد محصور و محدود ہو اس لیے زات مطلق یا انا تے مطلق پر اس کا اطلاق کے کیے ہوسکتا ہے۔ فراتے ہیں کرمشکل فداکو زبان و مکان صطلق پر اس کا اطلاق کے کیے ہوسکتا ہے۔ فراتے ہیں کرمشکل فداکو زبان و مکان امنا فی زاویہ ہاتے نگاہ ہیں اور فداکی ذات پر ان کا اطلاق نہیں ہوتا۔ فداکی لا تنا ہی زبانی اور مکانی نہیں ہے۔ ہرقتم کی لا تنا ہی ذبان کی فداک ہا ہرکوں اسوا مرقتم کی لا تنا ہی فداکے ہا ہرکوں اسوا نہیں جو اس کو محدود کر سے ۔

فداک ذات وصفات میں فلاقی، علم، قدرت کا لمر اور سر دریت یا تی جا تی جا تھے۔
معدود لفوس کے لیے فطرت ایک فارجی چیز ہوتی ہے ، نفس اس کا عالم ہوتا ہے
لیکن فالق نہیں ہوتا ۔ فدا کا تعلق کا تنات سے صافع اور مصنوع کا سا تعلق نہیں
ہے ۔ آفرینش کا ثنات کی نسبت جتنی بجثیں اور الجھنیں پیدا ہوتی ہیں وہ فدا
کوایک نفس محدود متصور کرنے سے بیش آئی ہیں ۔ اس غیر عکمی نہ تصور ہیں کا تنات
خدا سے انگ چیز رہ جانی ہے ، جس کا ہونا یا نہ ہونا فدا کے لیے ہما ہر ہے ۔ فدا
کونیل آفرینش ہیں زمان و مکان ، نزدیک و دور یا دہر و زود نہیں ہے ۔ اس
کا ادادہ میمی نوان و مکان ، نزدیک و دور یا دہر و زود نہیں ہے ۔ اس
کا ادادہ میمی نوان و مکان ، نزدیک و جوز بان و مکان اور ادے سے
فعل آفرینش ہیں زمان و مکان ، نزدیک و جوز بان و مکان اور ادے سے
کا دارادہ میمی نوان ہو تھی پیدا وار ہیں ۔ یہاں علامہ نے حضرت بایز بدل طامی
مقید نہیں ، یہ سب سانچ فکو کی پیدا وار ہیں ۔ یہاں علامہ نے حضرت بایز بدل طامی

سی مرید نے کہ ایک ذائر تھا کہ خدا تھا اور اس کے علاوہ کچھ تنا

المسى ير بايز بد نے جواب ديا ۽

کراب تفی ہی صورت ہے۔ مادی کا تنات فدا سے الگ تھلگ کوئی حقیقت نہیں رکھتی ۔ وہ فدا کے فعل افرینش کا

مظری .

اس کے بعد علامہ نے ایک مشہور سائنس دان فلسفی اٹرینگٹن کی ایک کتاب سے
اقتباس ا بنے زاویہ نگاہ کی تا تید میں بیش کیا ہے۔ اینڈینگٹن نے المانوی فلسفی
کانٹ ہی کے نظر ہے کا اعادہ کیا ہے کہ ادی کا تنات کی ریا ضیات اور اس کے
امول طبیعیات نفس نے اپنی ضرورت سے بغرض فہم و عمل نزاشے ہیں اور وہ
حقیقت مطلقہ نہیں ہیں۔ علامہ فرائے ہیں کہ نفنس نے یہ عمل تغیر سے اندر ثبات
کی تلاش ہیں کیا ہے ۔ نفس کو حقیقت ٹابہتہ کی تلاش رہتی ہے مگر وہ حقیقت خود
اس کی اہیت ہیں موجود ہے ۔ نفس ہی الیسی حقیقت ہے جو تمام تغیرات میں
ثبات بعنی خودی کو قاتم رکھتا ہے۔ تغیر اور ثبات کی ہم آغوشی اور ہم آمہنگی فقط نفس
گی خودی میں یاتی جاتی ہے۔

اس کے بعد علامہ اس سوال کی طرف رجو ع کرتے ہیں کہ غد اسے علی تحلیق کا انداز کیا ہے؟ اش عرہ کا میں ذیان و مکان اور یا دے کا ایک بجیب و غریب نظریۃ مت ہے۔ علامہ اس سے متعنق نہیں ہیں، لیکن اس کے بعض معنوی مغرات ہواہم سمجھتے ہیں۔ اش عرہ کتے ہیں کہ کا تنا ت جو اہر یا اجر ات لا یجزی کی مفرات ہواہم سمجھتے ہیں۔ اش عرہ کتے ہیں کہ کا تنا ت جو اہر یا اجر ات لا یجزی کی برمشتل ہے اور لاستناہی جو اہر ہر و قت معرض وجو دیں کا نے رہتے ہیں اور اس طرح کا تنات یا موجو دات ہیں اصافہ ہوتا ہے۔ کسی جو ہر کا فی نفسہ کوتی جم نہیں ہوتا ہے۔ کسی جو ہر کا فی نفسہ کوتی جم نہیں ہوتا کیا تنات یا موجو دات ہیں اصافہ ہوتا ہے۔ کسی جو ہر کا فی نفسہ کوتی جم نہیں ہوتا ہے۔ کسی جو ہر کا فی نفسہ کوتی جم نہیں ہوتا ہے۔ کسی جو ہر کا فی نفسہ کوتی جم نہیں ہوتا ہے۔ کسی جو ہر کا فی نفسہ کوتی جم نہیں ہوتا ہے۔

ابن حزم نے بھی کہا ہے کہ فعل تکوین اور شتی مکونہ بیں کوئی فرق نہیں ہوتا۔ اٹ عرہ کہتے ہیں کہ خود جو سر سے اندر میکا بنیت نہیں ہوتی۔ اسٹ عرہ جواہر

ى حركت كاكولَ معقول نظرية بيش يزكر سك ، وه مكان يا فضاع متقل وجود ك قالل ہی د تھے ، اس کے نظام نے اطفرہ یاجت کا نظریہ قائم کی کرجواہر فلاریں سے ایک جگر سے دو سری جگرجست کرتے ہی اورکسی متنقل مکانیت سے لامتناہی نقطوں میں سے بیچے لعد دیگرے نہیں گذرتے علامہ فراتے ہیں کر ات عرہ کا یہ نظریہ میری سمجھ بیں نہیں کا اور مفیقت یہ ہے کہ کوئی شخص تھی اس کامعقول تصور تاتم نيس كرسكنا- جديد طبيعيات كوسى ايم ياجو مركى حركت كى نبست وشواريان بيش آتیں اور عیب بات یہ ہے کہ بلائک و ہاتك ہيل نے بھی کھے الياسى نظريہ بيش كيا ہے جو انظام كر طفرہ يا جست سے بہت كھ مماثل ہے - علام فرا تے ہي كران عره ك التدلال كى ناقابل فهم بيجيديكوں كے با وجود ال كى كوشش يمعلوم ہوتی ہے کہ غداکو ایک شیت اور ایک خلاق قرت تا بت کیاجاتے ، جوزان و مكان اور ما دى جوام ين محصور منهي بلكرمتقل تخليق اس كاشغل اور اسسى كى غیر منفک صونت ہے؟ ارسطوا ور فدیم فلنے نے کا تنات کو ایک ازلی وابدی تقل جثیت دے رکھی تھی اور قدرت مطلقہ کی غلاقی کو اسس میں دغل نہ تھا۔ قرآن اس نظریة وجود کا مخالف نھا۔ اشاعرہ نے علامہ کے نزدیک غلطی یہ کی کم لفس کو بھی معن ایک ما دف صفت بنادیا ۔ ان کے نظریہ وجود سے لیاظ سے لفس کی یہ عارضی اور ثالوی چینیت مزمونی چا ہیے تقی ۔ علامه فرماتے بیں مرح کت کا تصور زمان کے تصور سے بخے منیں ہوسک اور زمان ایک لفنی کیفیت ہے، جہال نفسی زندگی نمیس و مان زمان منیس اور جهان زمان منیس و مان کوتی حرکت منیس مؤسسکتی۔ مادی جوہر بھی الهی فعلیت کا مظہر ہے۔ موجود ہوکر وہ مکانی معلوم ہوتا ہے، لیکن اس کی حقیقت النی اورروی ہے۔ نفس سرایا فعلیت ہے اور برن اس فعلیت کی مرتی اور بیماتش پذیر صورت ہے۔ اضاعرہ عدید طبیعیات وریافیات

سے نظریات وجود سے قرب بہنچ گئے تھے لیکن اس کی اچھی طرح تو فینے ہز کہ سکھے۔ علامہ فراتے ہیں تم عارف رومی کا یہ خیال کر ا بیکر از ماہست شد ، نے ما ازد

باده از ماست شد، نے ما ازو

اس کوانام غزالی محے مقابلے میں حقیقت سے ذیادہ قریب ہے آیا ہے، ماہیت وجود روحی ہے۔

اس سے بعد علام اس فیال کا اظهاد سرتے ہیں کہ خدا ہوں کم اناتے مطلق ہے اسس کے ماہیت اور اس کی مثبت و نعلیت ہیں سے نفوس ہی مثبت و نعلیت ہیں سے نفوس ہی سرز دہوتے ہیں مستقل بالذات ما دے کے ذرات نہیں بلکدار واح کی افرینش خدا کا فعل ہے۔ کا تنات ہیں ہر موجو د شے اور فطرت کا ہر منظہ نفس ہی کا مظہر ہے۔ خدا کی قدرت کا ہر ذرہ بست ترین مارج وجو دہیں بھی ایک انایا نفس

125

از دهر زما به ذره دل و دل سهر آتیسه نه طوطی کوشش جت سے مقابل ہے آتینہ (غالب)

المان المان

اس نظریہ وجودیر المانوی فلسفی لا تبتیطر نے ایک نہایت درجہ عکماندگا ب تصنیف کی اور اس کا نام مونا فرولوجی رکھا ، اسس کاموضوع بہی ہے کہ کا تنات مادی ذرات بر نہیں بلکر نفوس برمشتی ہے جن سے اندرشعور سے لحاظ سے الاعتنامی تدریج ہے اورخدا جوروح الارواح ہے اس نے نفوس کی کا تنات ہیں ایک سرمدی ہم اسٹگی پیدا کی ہے کہ ہر نفس اپنے شعور میں محصور مہونے کے باوجود ریگر نفوس سے سر لوط و منسلک ہے۔

علامہ اقبال فراتے ہیں کہ جیات اللی سے ہجر لامتناہی ہیں کفوس غیر شخصی قطروں کی طرح نہیں بلکہ اپنی خوری کوسنبھا ہے ہوتے موننیوں کی ما نند ہیں۔ اشاعرہ سے علم کلام سے بھی اگر نا قدانہ نتا شج افذ سے جانیں تو وہ بھی ارواح کی کٹرت میرمنتج ہوتا ہے۔ اث عرہ نے اس کام کوا دھورا چھوٹر دیا ، اب مسلمان مشکرین دین کویہ کام کرنا چاہیے۔

علامه اقبال سے نز دیک حقیقت کا معیار اپنی زات کاشعورہے ، خواہ وہ شعورکسی در جے ہیں ہو۔ اس لیے مادی ذرات متقلہ کوئی وجود نہیں رکھنے۔ ہر لفنس کی خودی علوت سے با وجود اپنی غلوت بھی رکھتی ہے جس سے اندرد وسمر لفوس کو د خل حاصل نہیں ہوتا۔ یہ بات اناتیت کی ماہیت میں داخل ہے۔ انسان کے لفس میں اناتیت مقابلتاً ترقی یا فنہ ہے ، اس لیے کروہ دمیر مخلوقات سے افضل ہے اور خدا مے مرکز زات سے قریب تدہے۔ ازرو تے قرآن انسان كى سندرگ سے خدا كا قريب تر ہونا يهى معنى ركھتا ہے۔ اسى وجہ سے انسان فداکی فلاقی بین حصہ ہے سکتا ہے۔ محدود معنوں بین انسان بھی فالق ہے، اگرچہ خدا ازروت قرآن احس الخالفين ہے۔ اس الوہيتي قرب اور مماثلت كى وجس انسان کے مقاصداور اس کی تمنائیں لا محدود ہیں۔ وہ ہرمم کے ماحول کا مقابد كمركما ہے اور اس كوا سے اغراض كے مطالق دھال سكتا ہے۔ بالفاظ ديگر ايك صریک وہ ایسی لقدیم کا خود معمارے۔

اس کے بعد علامها قبال نے اشاعرہ سے علم کلام پریہ اعتراض کیا ہے کہ حقیقت زمان ان کی سمجھ میں نہیں آئی ؛ انہوں نے وقت کو بھی لایتجزی لمحات می تور کرر که دیا اور زمان کی مسل شخلیقی چیشت غاتب ہوگئی۔ یونانی زمان کو لاستنابى لمحات كاسلاميح كرزنيوك طرح ايك جكر مين يينس كية تص-اشاعره نے ان کی علطی سے کوئی سبتی حاصل نرکیا۔ اشاعرہ یہ نرسمجھے کرز مان ایک تفسی حقیقت ہے اور کوئی غارجی وجو دنہیں جس سے محط کے اس سکیں۔ وقت کو ایک غیر لفسى اور خارجى حقيقت سمحف سے ناقابل صل مشكلات بيدا ہوتى ہيں۔ اگر وقت كو اذل سے ابديك علي موتى ايك چيزسمجيس تورالس اور ملاجلال الدين دواني ك طرح يه قياس كرنايرا على كاكدان سے ابدتك كے واقعات بريك وقت خدا کے شعور کے سامنے ہیں۔ اس تصور سے غدامحن نظر رہ جاتا ہے ، فعال مایر پر نہیں رہتا۔ صوفی ف عروراتی نے بھی زمان کا ایک تصور بیشی کیا ہے وہ کہتا ہے کرزان ہر درجہ جات کی ہتی کے لیے مختلف ہے ، کشف اجام کا وقت سمس وقر كى گروش سے دالبتہ ہے، ليكن غير مادى ستيوں سے ليے كثيف اجهام كا ايك سال ايك لمح بهوسك سے۔ اسى طرح اوبر جاتے ہوت الني وقت یہ ہوگا کہ اس میں کوئی حادثہ سے بعدد میگر سے نہیں ملک سب کچھ بیک وقت نظرموجود ہے۔ بالفاظ دیکھ زمان النی میں سرور و توالی شیں اور ہزوہ لمحات میں القیام بذیر ہے۔ فداک ہاں زمان وہی چیز ہے جے قرآن 'ام اسکتاب 'کتا ہے، جس سے اندر تمام حوادث ایک لمحة حاضر بیل موجود ہیں۔ مباحث مشرقیہ بی امام رازی نے و تت کی سبت تمام ہم کے نظریات بیش کے بی سین اقرار کیا ہے کہ میں اِقلینی طوريدكسي يسع يرنيس سي كات.

علامہ فراتے ہیں کہ وقت کی ماہیت نفس سے اندر غوطہ نسکا کر ہی معلوم ہوسکتی

ہے۔نفس کا ایک ہیلووہ ہے جس میں تغیر تو ہے لیکن تسلس زمان سے لحاظ سے واوٹ کلیکے بعدد بی ہے اوراک نہیں۔ علام اقبال کے نزدیک زمان فالص اسی کیفیت کانام ہے۔ اسی زمان فالص سے فارج یں ایک حرکت ہوئی ہے، وجدان سے عقل کی طوف عبور ہوتا ہے جس سے تعلی ذمان ظہور میں آتا ہے۔ علامہ کا یہ نظریة زمان بست کھ برگال کارسین منت معلوم ہوتا ہے، ص نے دورها ضربی وجدان حیات اورزمان خالص برنهایت دقیق مجت کی ہے کفس الهی كومي الريم اليف السي الى بيلوبرقياس كري توية تصورها صل بوتا مع كانات مطلق میں بھی زمان کے اندر تغیر تو ہے میکن توالی یا سے لعد دیگرے آنا نہیں۔ اللی زندگی ایک نا قابل تقیم کل ہے، جومعرض شہود میں آکرتقسیم پذیر د کھائی رہتی ہے۔ میر داماداور ما با قر کا نظریہ زماں جی اسی کے ماثل معلوم ہوتا ہے۔ وہ کتے ہیں کہ وقت کی آ فرینش تکوین کے ساتھ ہی ہوتی ہے تاکہ فدا سے غیر معین تخلیقی مكنات عالم شهود مين متحقق موسكين \_ كريا نفس ايني باطنيت مين سريرت مين دہنا ہے ،جہاں حوادث کا تسلس نہیں سکن تغیر احوال موجود ہے۔ بیکن خارجی زندگی یں لفنی سلمی زمان کا دراک کرتا ہے۔

اس سے بعدعلام فد اسے علم اور اس کی قدرت کی نسبت اپنے افکار پیش کرتے ہیں ۔ نفس محدود سے لیے عالم اور معلوم کی تفریق موجود رہنی ہے ۔ ہستی معلوم نفس شاعرہ کے ابہوا ہے۔ ایس افنس عالم کل بھی ہوجائے نوھی ہسنی معلوم اس سے فعارج ہی بین ستقل بالذات موجود رہے گی ، لیکن ان سے لا محدود یا مطلق سے لیے تو کو تی فارجی وجود نہیں ہوسکتا، اس سے لیے کو تی اسوا نہیں۔ یہد بیان ہوچکا ہے کر کا تنات خدا سے مقابلے ہیں کوئی قاتم بالذات ماسوا نہیں۔ جب فدا سے فعل کو (جو ناق بل نقیم ہے)، فارج سے دیکھیں تو وہ ماسوا نہیں۔ جب فدا سے فعل کو (جو ناق بل نقیم ہے)، فارج سے دیکھیں تو وہ

كاتنات دكھائى ديتا ہے۔ محيط كل انا تے مطلق كے سعيلے ماسواكمال ؟ فدا كے یا نکدواراده ، فعل اورستی محلوق سب ایک بی مسکل یه سے کمهم ایسے ان كاكونى لصورقاتم نهيس كريسكة اوريها المنطقي استدلال سعكام نهيس علما البتة لفسی وجدان سے چھ بات سمجھ میں آئی ہے۔ ہمارے نز دیک ہستی مطلق ایک معقول اورمنظم نظام ہے جس کے اندرایک عصوی وجود کی طرح ہر حصے کی مہتی دوسری سنی سے منعک اور اس میں مدعم ہے اور اس تمام کل کا ایک مرکزی انا ہے۔خداکا علم ہماری قسم کا احساسی، ادراکی اور استندلالی علم نہیں ہوسکتا خدا سے علم میں عالم ومعلوم جدا نہیں ، لیکن ہمارے علم میں معلوم عالم کا محتاج منیں، ایساعلم جو اسے معلوم کو وجو دیھی کرے ، ہمارے تصور میں نہیں اسکتا۔ جلال الدين دوان، عراقي اوربرو فيسر رالس كے تصورعلم الهي ميں صداقت كا شاتبر ضرور ہے، لیکن ان کے لفور کو درست مانا جائے تو کا تنات ابد آ ایک معین اور معفی نظام حوادث بن جاتی ہے۔علامداقتال سے نزدیک اس لصور سے خداکی آزاد فعلیت مفقود ہوجاتی ہے . اگرسرس طور بر سر سے ادرمرواقع كى تقدير مبرم الل طور بربر بريك وقت سور الني بن موجو د ب لوغد اخو د اس قسم کی لقدیر میں یا ہر زنجیر ہوجا تا ہے۔ خدا کا شور کا منات کا ایک آئینز بن جا با ہے عسب لجھ دیکھا ہے سین کول مؤر عالی منیں۔

علامہ کے زدیک فدا سے علم کو فلاقی سے معراکر نا درست بہیں ، فدا عالم ستقبل ہو نے سے زیادہ فلاقی حقیقی ہے ۔ فداکی فدرت بحوین میں متنقبل سے ہزدہ ہزار عالم مفنر ہیں ، لیکن معین فدو فال سے ساتھ فدا کے شعور کے رائے نہیں دھرے ۔ اس کی شال انسان کو اپنے عرفان نفنس سے ماصل ہو سکتی ہیں ، بعض اوقات ایک شخص سے ذہن میں ایک خیال پیدا ہوتا ہے ۔ بہت سے ۔ بہت سے

مکنات اس خیال سے رتم میں آ اور وجود وشہو دہونے ہیں۔انیان محوسس کوتا ہے کہ اس سے بہت کچھ بیدا ہوگا لیکن عقل اس کا واضح اعاط ہنیں کوسکتی کہ اس سے بہت کچھ بیدا ہوگا لیکن عقل اس کا واضح اعاط ہنیں کوسکتی کہ اس کے مشقات کس قتم کے بہوں گے۔ وجدان یا خیر ممکنات سے برین ہوتا ہے لیکن نیا تھے کی کوتی معین صورت سطے شور پر دکھاتی ہنیں دیتی ۔ اس قیم کے خیال کے نیا تھے بعض او قات فرد کی زندگی میں ہنیں بلکر آئدہ نیاوں میں ظہور بذیر موں کے مستقبل اگر بہتے ہوں کا در ند فعال ما یُدید۔ معنی ہوں گے مستقبل اگر بہتے ہی اور در فعال ما یُدید۔

فدا چیات مطلقه مے اور زندگی کا خاصه خصوصاً اس کے کمال میں تازه کا فرینی اور جدت کوشسی ہے۔ اکمتر متکلین نے خدا کوعالم سمجھ کر عالم کل توبنا دیا لیکن اسس کے علم کو اپنے محدود دعلم پر قیاس کیا اور اسس کی فلا تی اور قدرت کا فرینی سے چشم پوشتی کی ۔ افریدہ نفوس میں جبی زندگی کی کم وسینس پر صفت یاتی جاتی ہے اور ان کی خود کی جودی اور از ادمی اور ان ادمی خود کی اور از ادمی خود کی اور از ادمی خود فطرت المیا کا فیصف ن فلا ای آزادی کو محدود بہیں کرتی کیوں کر یہ آزادی خود فطرت المیا کا فیصف ن موقع دی اور کا شاری کی خود فیل کی خود کی اور از ان کی خود کی اور از ادمی خود فیل کی از ادمی خود فیل کی میں اور از ادمی خود فیل کر ایم کی میں کرتی کیوں کر یہ آزادی خود فیل سے ۔ فیدا کی آزادی کو محدود بہیں کرتی کیوں کر یہ آزادی خود فیل سے ۔ فیدا نے فیوس کو اپنی جیات و قدر سے واختیار میں ایک گوند شرکت کا موقع دی ۔ مدا

اس بے بعد علام اقبال اس اشکال کو رفع کرنے کی کوششش کوتے ہیں ہو اکٹراذ یا ن بیں بیدا ہوتا ہے کہ اگر نفوس افریدہ کے افتیار کوت میم کیاجائے توفد اکی قدرت مطلقہ نا قص ہو جانی ہے۔ اسس کا جواب علامہ کے پاس یہ ہے کہ کرکسی قسم کی فلانی ہی تحدید کے بغیر نہیں ہوسکتی ۔ قدرت مطلقہ کا جود تصور جوحقاتی وجود سے الگ ہو کر قائم کیا جائے ہے معنی ہوجاتا ہے ۔ قرآن میں فطرت محققاتی وجود سے الگ ہو کر قائم کیا جائے ہے معنی ہوجاتا ہے ۔ قرآن میں فطرت کا تصور مختلف قرتوں کے روابط عمل اور رد عمل کا تصور ہے۔ جمال جی ہستی کا تصور منے ۔ جمال جی ہستی

ہے دہ ایک نظام کے اندر ہے۔ خداکی قدرت کا ملہ میں غیر معقول اور متنون مثبت نہیں۔ مین قرآن تمام فطرت سے وادف کی نسب بیدک الخیر علا تصور بھی بیش رتا ہے۔ جو کچھ بھی ہے اس کا مافذ اور سنتہیٰ خیر ہے۔ یہاں برخبرو ستركام تدبيدا بوتا ہے جس كاكو آل تسلى عبش على وشوار ہے . دنيا ميں شرنظر آیا ہے ؛ مصائب بھی موجود ہیں ؛ کھے انسان سے اعمال کا نتیجہ ہیں اور کھے فطرت مے حوادث کا نتیجہ۔ خد ااگر خیر مطلق اور تما در مطلق ہے تو یہ رکھ کمال سے بیدا ہوا ، فلسفہ توجد کے بے یہ اہم ترین مستد ہے۔ تکلیف وظلم اور جرو قر خدا كى رجمت مطلقہ كے ساتھ كس طرح ہم أہنگ ہيں ، كوتى اس كوعقل اور بخر بے کی بنارید نہیں سمجھ سکتا۔ علام اقبال بھی اس معاطے بی اپنی بے نسبی کا عتران سرتے ہیں۔ وہ قوتیس جوزند کی بیدائرتی ہیں وہی اس کوتیاہ بھی کرتی ہیں -ابرر ادربر ق فرمن سوز ایک بی فطرت سے اندر موج د بی ، کون کمرسکتا ہے کمان کا باہمی ربط کیا ہے؟ قرآن کا تنات میں شر، نقص اور مصیبت سے پہلو کی طرف سے جشم لوشتی نہیں مرتا ؟ اور مزہی انسان کواس سے مغلوب ہونے دیتا ہے ، وہ نداندهی رجاتیت کی تعلیم ہے اور رز قنوط کو قریب آنے دیتا ہے۔ قرآن کی تعلیم حقیقت کا آیین ہے۔ کا تنات میں شرکا پہلو موجو دہے اور کچے شرانسانوں سے ایمال سے بیدا ہوتا ہے ، لیکن انسان سجع زاویہ نگاہ اور صبح طرز عمل سے شر کو خیریں بد سنے کی کیمیاتے سعادت میں رکھتا ہے اور اس ایمان کی تنقین کرتا ہے کہ ادتقاتے جیات اور تھیل حیات سے انسان ہر قسم سے شرید غالب آسکتا ہے اور

اس مشکل کا علی بہت کچے قرآن سے بیان کر دہ قصۃ ادم میں مل سکتا ہے۔ ملائم فراتے ہیں کہ قصے تمثیلی اور شالی ہوتے ہیں جن سے اندر مخصوص تعلیم ہوتی ہے۔ قصۃ ہبوط آدم پہلے سے چلاآ تا تھا لیکن قرآن نے اپنا نظریۃ حیات ببش کرنے ہے۔ ہے اس کارنگ بدل دیا۔ علامر کا فیال مذہبی تعلیم کی غاطر بیان کردہ تصول کی بنت وہی ہے جوان کے مرت رطارف روحی نے اس سعر میں بیان کیا ہے ، ا برادر قصر جول بيماية اليست

معنى اندرو مصنال دانه السن

نے معانی بیان کرنے کے لیے قصے کو بدل کرمیش کرنا ایک جا تر عمل ہے۔ مذہبی صالف من مرتصه تاریخی چشت سسے بیش نہیں ہوتا۔ غیر دینی ادبیات میں بھی انسانوں کے ساتھ یہی عمل ہوتا ہے ۔ گوتے کی طرح کا ایک نابعہ فنکار فوسط مے برطے قصے کوا پینے علیمانہ نظر بایت کی خاطراستیمال کرسے اس کی صورت کوبدل دیتا ہے۔ کوئی جاہل نقاد بر اعتراض کرسکتا ہے کو تے نے فرسط ك نسبت جودا تعات سكھيں وہ تاريخي حيثيت سے بے بنيا دہيں۔ مبوط أدم کا قصہ مختلف ملتوں میں مم و بیش اختلاف سے ساتھ موجود تھا۔ اقرام سامی میں بھی یہ افسانہ ملتا ہے ادر اس کا ما خذ غالباً یہی ہوگا کر انسان نے مصاتب سے

بسريذ زندگی اورمعاشرت سے تبھرا نمراس کی کھے توجیہ کرنا چاہی اور بہی سوچا کہ اصلی حالت تو دُکھ سے خالی ہوگی ادر مجھ قصور سرز دہوا ہو گاجس کی سزانس ادم جلت مهی ہے۔ ابتداق عالت میں انسان فطرت کی جیبانک قوتوں کا

مقابر ہذکر سکتا تھا ، اس لیے اس بر ہے لبی اور یا سس طاری تھی۔ بابل میں

السے کتے مع ہیں جن بیں سے منوع بھی ہے ادر سانے بھی (جو آلہ تناسل کی متیل ہے) اور اس میں ایک عور ن سیب ( مثیل بکارت ) مرد کو بیش کرری

ہے۔ اس کا مفصداس خیال کی طرف اشارہ کرنا تھا کہ زوال، جنسی اختلاطی وجہ

سے آیا۔ اس کے لعد توریت کے باب افرینش میں اس تصے کی ذرا بدلی ہول

منظل دکھا آل دیتی ہے۔ توریت اور قرآن سے بیان کردہ اضافہ - آدم بیں جوفرق ہے،

وای اسلام مے مخصوص نظریر جیات کو دا ضح کرتا ہے۔ اسلام نے منسی مقبل کو برطرف

کر دیا اور آدم کی بیلی سے ہواکی بیر آتش کو جی اپنی غرض سے بے بے مطلب سمجھ کر دیا اور آدم کی بیلی سے ہواکی بیر آتش کو جی اپنی غرض سے بے بے مطلب سمجھ کر نیا رہا یہ اور بیت نے اس کو ایک تاریخی واقعہ سمجھ کر بیا ن کیا ہے ، لیکن فران کا دیت نگاہ فقط معنوی ہے ، قرآن جس آدم کو بیش کرتا ہے وہ کو تی ایک فرد نہیں بکا دانیا نیت کا ایک تصور ہے ۔ قرآن نے آدم سے لفظ کو انسان سے یا نوع انسان سے معنوں میں استعمال کیا ہے ۔

ہم نے تم کو بیدا کیا۔ جر تمھاری صورت گری کی اور جر ہلاتھ کو عکم دیا کہ آدم سے سے سبحہ کرو۔ (۱۰) دیکھے بیمال نوع انسان کو مخاطب کرتے ہوتے آدم کا لفظ استعمال کیا گیا ہے

ویجھے بہاں اوع السان وعاظب رہے ہوئے اور می کو لعظ اسمان یہ جا توریت نے لغزیش اوم کی یا داش میں تمام کرۃ ارض کو لعنت کدہ قرار دیا لیکن قران زمین کو انسان سے لیے جائے سکونت اور مصدر نافع کمتا ہے جس میں تمام کو نکلنا پڑا وہ ازرد تے ہے انسان کو شکو گزار ہوناچا ہے۔ جس جنت ہے آوم کو نکلنا پڑا وہ ازرد تے قرآن کو آسمانی مقام نہ تھا۔ قرآن کہ اس زمین میں کو آل اجتی ہمیں جو قرآن کو آسمانی سے نازل ہوا ہے۔ آوم اسی زمین کی مٹی سے بنا ہے۔ قرآن نے متقوں سے لے جس جنت نہیں جس میں نافرانی متقوں سے لے جس جنت کی لقستہ کھینچا ہے وہ ایسی جنت نہیں جس میں نافرانی متعقوں سے لے جس جنت کی لقستہ کھینچا ہے وہ ایسی جنت نہیں جس میں نافرانی ہو سے اور گئاہ کی وجہ سے وہاں سے کسی کو نکال با ہر کیا جائے۔

علامه فرائے ہیں ترمیری سمجھ میں تو بہی آتا ہے کر جس جذب سے انسان

مونکانا برط اوہ ارتفائے جیات میں انسان کی ابتدائی طالت تھی ہ جس میں طاقتیں

عدود تھیں اور ابھی زندگی غم واندوہ ، حسرت وحربان سے آشنا ہذتھی ۔ قرآن کیم

نے زوال ادم سے افسا نے کو کمال اوم کا قصد بنا دیا ۔ ترقی ، افتیار ہی سے شروع

ہوسکتی تھی اور افتیار کا ثبوت فلا ف ورزی قانون واحکام سے حاصل ہوتا

ہوسکتی تھی اور افتیار کا ثبوت فلا ف ورزی قانون واحکام سے حاصل ہوتا

ہوسکتی تھی اور افتیار کا ثبوت فلا ف ورزی قانون واحکام سے حاصل ہوتا

ہے ۔ اس قرآن نے آدم کی لغزش کو اس کی ترقی کا پہلا اور لازی قدم قرار دیا ۔

نطرت کے جبر سے اختیار کی طرف انسان کی خودی نے اینارُ خیلیا۔ قرآن زمین کوسز اکا مقام نہیں سمجھ اجیا کر میسوی دینیا ت نے سمجھ لیا اور ہزتمام نوع انسان کو جبر اول کے گناہ سے طوف سمجھ اجے۔ ازروت قرآن خدا نے لیزش ادم کو رفع دفع کر کے منصرف معاف کر دیا بلکہ اس کے لیدا دم کو مسبود ملائک بنا دیا جبر فطرت سے خودی بیدار منہوسکتی تھی ، اختیار برت سے ارتقا کا اہم قدم اٹھایا گیا۔ نیکی کے لیے اختیار لازم ہے ، اگرچہ اختیا رکا غلط استعال کا اہم قدم اٹھایا گیا۔ نیکی کے لیے اختیار لازم ہے ، اگرچہ اختیا رکا غلط استعال کا علی بوسکتا ہے ، لیکن جہاں ازادی نہیں و بال نیکی کا بھی وجود نہیں۔ اختیار کا عطیہ ایک خطر ناک عطیہ تھا لیکن اس کے لینے روم کا شعور ذات بیدار نہوسکتا کا علیہ اس اختیار کی بدولت نرندگی انسان سے لیے میدان علی اور ازا آئش گاہ بن گئی ۔ خیرو شرزندگی ہے دولاز می بہلومین بیکن قرآن چاہتا ہے کہ انسان دونوں کو تکیل ذات سے لیے استعمال کرے۔

مرفس کی خودی اینے آپ کو قاتم رکھنا چاہتی ہے اور اسی لیے وہ علم اور قدرت کی ارز و مند ہے۔ اسی لیے قران کتا ہے کہ ادم کووہ علم بختا کی جوفرشتوں کو حاصل نہ تھا۔ خدا کا منتایہ تھا کہ ادم جدوجہد سے علم حاصل کرے اوراس بی ترقی کرے۔ انسان غلطیا س کرنا ہو ا ہمی ترقی کرتا ہے۔ شیطان نے ادم کو ورغلاما کہ میں تجھ شجر خلود کا جل کھلاسک ہوں اور لافانی مملکت بیس فور ا بہنچاسکا ہوں یہ ایک دوروں کو انسان کو اینی تکمیل سے لیے بتدریج بے شمار منازل بی سایک دوروں کو انسان کو اینی تکمیل سے لیے بتدریج بے شمار منازل بی سایک دوروں کو انسان کو اینی تکمیل سے لیے بتدریج بے شمار منازل بی سایک ہو اس خواہش فطری ہے۔ انسان سے اندر خلود کی خواہش فطری ہے۔ حداث سے اور ان منازل سے انسان سے اندر خلود کی خواہش فطری ہے۔ وہ اس خواہش کو سعی بقا تے نسل سے پور اکرتا ہے۔ یہ ایک قسم کی نوعی یا اجماعی بیات ہے مگر اسسی بھا ہے مگر اسسی بھا ہے مگر اسسی بھا ہے مگر اسسی

خودی کی کوسٹسٹس میں اف ان ایک دوسرے کے دشمن بھی ہوجا تے ہیں اسی کے در ان نے کہا کرجا و اب تم ایک دوسرے کے دشمن ہوجا و سے ایک نفوس میں شعور ذات بیدا کرنے سے لیے یہ خطرہ مول لینا بھی ادا جی تھا۔ قرآن کتا ہے کر اس خطرے سے زمین واسمان ، دشت وجبل لرز اُسٹے رافسان سے اس کو لیا اور زیادہ تر ظلم دجبل میں مثلہ ہوگی ۔ جم اختیار عطا ہوا دہ علم وعدل میں بھی برتا جا سات تھا اور ظلم وجبل میں بھی ۔ افسان اب عرصہ دراز نک ظلم وجبل کی ٹھوکی ما کھا کہ اس کا تو در حقیقت کیا کہم وعدل کو این کے گا کہ اس مقام پر پہنچ کا تو در حقیقت ناتب المی اور سے کھوا کو چا ہے ۔ اپنے یا دوسروں سے ظلم دجبل سے کھوا کر یا اوری فطرت میں مرزدہ مصاتب سے پریشان ہو کر زندگی سے کریز کرنا اسلام کا ملک منیں ۔ قرآن حق اور صبر کی تلقین کرتا ہے اور ایمان کا یہ تقاضا ہے کہ فیر کی فتح سے بریا مل بھروسا ہو۔ مصاتب کی غرض بھی ان پر غالب آگر خودی کو استوارکرنا ہے ۔

اس لحاظ سے شربھی وراجہ خیر بن سکتا ہے۔

علامرفواتے ہیں کا سلامی عقیدہ توحید کی فلفیانہ توجیہہ کی فلفیانہ تاسیس فیکن اور عقل سے لیے بھی سی بخش ہو مگر دین محض فلفے برقناعت مہیں کرسکتا۔
السان روح حقیقت مطلقہ سے گہرا ما ابطہ جاہتی ہے ، یہ رابطہ استدلال سے نہیں بکہ دعا سے بیدا ہوتا ہے ،جس سے روح ہیں تنویدا ور تقویت بیدا ہوتی ہے ۔ لیکن دعا سے بیدا ہوتی ہے ، بیک دعا انقلاب آفرین ہوتی ہے ، اس سے ایک دعا کے بھی مدادج ہیں ، نیبوں کی دعا انقلاب آفرین ہوتی ہے ، اس سے ایک نیاعالم ظہور میں آتا ہے ، صوفی یا ولی کے شور میں دعا زیادہ تر ایک خاص قسم کا نیاعالم ظہور میں آتا ہے ، صوفی یا ولی کے شور میں دعا زیادہ تر ایک خاص قسم کا فلی یا عرفان پیدا کرتی ہے ۔ اس کی تا تید میں علامہ نے امریح کے مشہور فلفی اور امر ففیات ولیم ہے ۔ اس کی تا تید میں علامہ نے امریح کے مشہور فلفی اور امر ففیات ولیم ہے ، جس کا لب بیاب ففیات ولیم ہے ۔ اس کی تی رہیں گے۔

اس کی ایک وجه یه سعد کرانسانی گفس اینی ماهیت اور بطون میں صحبت، رفاقت اور جماعت كاطالب سے - وہ رفيق جا سا سے اور رفيق اعلیٰ اس كوايك جا ودان نصب العینی عالم میں منا ہے۔ بعض انسانوں بیمسلسل یا کبھی کبھاداس سے ربط كاحباس سين كے اندر بنهال رہتا ہے۔ مردور ومسكين انسان بھي اس را بط کی وجہ سے اور اس نبین کی بدولت اپنے تین ایک حقیقی ہمتی سمجتا ہے۔ اس قسم کی رفیق اعلی مستی انسان کی جاتے بناہ ہے۔ اگریہ بناہ مزرہے اور دوسرے انسانوں سے بیزاری اور بے تعلقی محسوس ہو تو اکثر انسانوں کی زندگی میں ایک بيبت ناك خلابيدا موجاتهم انسانون كى طبائع مين برا تفاوت ہے، اس ك یه خواهش اور صرور ن بھی سب کو بھال محسوس نہیں ہوتی ۔ جن میں یہ احساس شدید بونا ہے وہی لوگ مذہبی کہلا سکتے ہیں ، لیکن جو لوگ کہتے ہیں کہیں اس کی ضرورت محسوس نہیں ہوتی ، میرے نزدیک وہ اپنے آب کو دھوکہ دے رہے ہیں۔ دعا ایک جیلی اور فطری تفاضا ہے۔ دعا سے جوعرفان عاصل ہوتا ہے اس كى نوعيت عقلى با ائتدلالى نهيس مو آل ـ دعا ميس انسان حقيقت مطلقر سے براہ أست ہم کنار ہوجا تاہے اور جات لانت ہی سے ہمرہ ماصل کرتا ہے۔ دعامیں ایسا معلوم ہوتا ہے کہ جزتی زندگی جوایا معدد دساجزیرہ تھی اپنے آپ کوایا نابیدا كنار قلوم ميں ياتى ہے - يرمحض نفس كى اپنى خيال انگيزى كا دھوكانهيں، محفى ذاتی خیال انگیری (او لوسیختن) سے نفس میں تنوید پیدا ہوتی ہے اور مذاسس ك اثرات دريا، دورس سوتے ہيں۔ دعا سے الله ات كول معانيس ملك كثرت سے عام السالوں كا بخرب ميں . لفس سے اندرصوفيا نزعوط زنى نے بے فك دعا کے اندرخاص الرات کا مطالع کیا ہے اور فابل قدر انکٹافات کے ہی لیکن اس کی المیات اور مصطلحات جرید انسان سے لیے ول نشیں منیں اور جدیدانسان

براس كاكوتى حيات افزا الذنهيس، موتا- ذات يا صفات السها ورئ مسى ك تلاش يا اس سے رابط بيد اكر نے كى كومشش عصرها ضربيں بركسى معمال كو لند سے اور مذکسی عیاتی کو . جدیدانسان توزندہ ویات رہ ستی سے رابط جاہتا ہے اور یہ تعمیل کے لیے دعا سے تبحر بے کا متفاضی ہے اگرچیام کی جبتو بھی دعا ہی کی ایک قسم ہے۔ فطرت کا مطالع کرنے والا مرد حکیم بھی ایک قسم کا صوفی ہے اوراس کی طلب كو دعاكه سكت بين - اجى مك وه نقوش قدم كى بيروى كرتے بوت غزالة حقیقت سے پیچے جارہ ہے لیکن اس کی طلب اگرصادی ہے تو آخر میں نافتہ آہو ی خوشبواس کی داہما ہوجاتے گی ۔ یہاں بہنے کر اس عکمت کی تکمیل ہوگی اوراس کوستی دامتنای کی دولت نصیب بوگ اوراس کی قدرت و قوت میں اضافه بوگا۔ بصیرت بے قوت اخلاقی بلندی تو بیر اکر سکتی ہے لیکن نندیب و ثقافت بیدا نہیں ارسکتی۔ اس سے بعلی قوت بے بھیرت اور قدرت فقط عکمت و دعا سے مل کر عاصل ہوسکتی ہیں۔ نوع انسان سے عروج و تکیل کا ذرایعہ بھیرت و قدرت کی ہم آسنگی ہی ہے ؟ اگر ایک جماعت لی کر دعا مانے تو اس کا اثر بہت برط ه جاتا ہے، کسی فرد کی دعامیں خالی انفرادیت نہیں ہوتی ؛ دعامیں انیانی روابط ایک لازمر ہیں۔ راہب ان نوں سے گریز کرتا ہے سکن خداکی دفاقت سے گریز نہیں کر سكتا- جماعت ميں انسانوں كى قوتيں زيا دہ موٹر ہوجاتى ہمي اور ان كے ارادوں یس زیادہ لقویت بیدا ہوتی ہے۔ ابھی دعاکی ماہیت علم نفیات کی سمجھ بی نہیں آئی اور یہ امر بھی پوری طرح تا بل جم نہیں ہوا کر جماعت کے اندر اس میں مس طرح شدت بيدا ہول ہے۔ اسلام نے دعا کو جاعت کے ساتھ والسند كيا ہے اور جماعت کی وسعت بڑھتی علی جا ہے یہاں تک کرتمام عالم کے سلمان مج میں ہم آ سنگ ہوجا تے ہیں۔

انسان اس خاموش كاتنات مين ابني تمناون كاجواب طلب كرتا ہے۔ يرايك عجب نفسي كيفيت مهد رعامي ايك طرح نفي مهنى ما عجز سے غيرمعولي قوت حاصل ہوتی ہے۔ اسلامی نماز نفی وا نبات کی ہم آسنگی کا ایک مظہرہے۔ نماز نے مختلف ملتول مین مختلف صورتین اختیاری مین - قرآن کمیم ان اختلاف صور کا ذکر كرتا باوراس كي حيثيت ثانوى قرار ديتا ہے - اصل جيز روح ناز بيائي تزكية كفس وراست بازى وعدل ورحم - ادهر أدهر مرطنا اتناام منين مين عير محى ظامرى انداز بدن کی اہمیت کو غیر اہم مہیں کہ سکتے ۔ از روتے نفسیات جم سے انداز قعود و سجود و قیام کانفس پر بھی اثریر التا ہے اور سب ملیا نول کا ایک ہی سمت میں قباردو ہور نماز پرط صناملمانان عالم میں وحدت کا احساس پیداکرتا ہے۔ اسلامی نماز ين اميروغريب، عالم وجامل، بلندوليت، سب فد ا محصوري ما وات ان الى كامظامره كرتے ہيں۔ تمام رنگوں اورسوں سے ان اوں كا بچے يں ايك ہى سادہ دردیشاندبس میں جمع ہونا، تمام نوع انسان کے یدومدت انسان کا

بعقول استودای اور تو انتهای کردون آنیون آنیون کردون ایران اور اوران ایران اوران اوران اوران اوران اوران اوران معاول استودای اوران اوران

これのではないというではないでは、これには、 かられている。 ではないできないというできないとは、ままいまして ないないというないのできるのではあることができる 公上はしてることははは上げるとはのかとよってい 大は日本のでしていれているというというできるというできませんできます。 我们在最后的一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个一个 大学大学大学の大学大学の大学の大学の大学の大学の大学 विश्वतिक विष्यतिक विश्वतिक विषयिक विषयिक विश्वतिक विश्वतिक विषयिक विषयिक विषयिक विषयिक विषयिक विषयिक विषयिक विषयिक विषयि いったとうというというないはいいとというできる 大きないというできないというというというというというと The state of the same of the s

المراح المراجع المراجع

## نفس انسانی مسلاختیارولها

THE RESIDENCE OF THE REAL PROPERTY.

علامه فرماتے بیں مرتبین باتبیں انسان سے متعلق ازروتے قرآن بالکل واضح ظاہرو ماہر ہیں د-

ا - انسان كوخدا نے خاص طور برقر يبى ربط كے ليے بيداكيا .

۲- تمام کوتا ہمیوں اور تقصیروں سے باوجوداس کی تقدیدیا اس کا مشائے وجود اس کمة ارض بیرنیابت الهی ہے۔

۳- باوجود خطرات سے اس کوصاحب اختیار مستی بنایا گیا تاکر خدا کی مثبت سے ساخھ اس کی مثبت سے سرزدہو؟
سے ساخھ اس کی مم آ منگی اس کی اپنی خو دی اور خود اختیاری سے سرزدہو؟
مغلوق مجبور میں یہ صلاحیت بیدا نہیں ہوسکتی۔

اس تعلیم کی وضاحت کے باوج دیدا مرتبج ب خیز ہے کو میمان متعلین نے لفنی انسانی کی استواری اورخود اختیاری کی طرف توجہ نہیں کی مسئلین نے روح کو بھی ماد سے ہی کی ایک تعلیمت نے مرحم کی موت ماد سے ہی کی ایک تعلیمت قسم بنا دیا جو جو ہر نہیں ہے بلکہ عرض ہے ۔ جسم کی موت کے ساتھ روح بھی فنا ہو جاتے گی اور بھر لوم حشریں امسیسی کو، دوبارہ بیدا کے ساتھ روح بھی فنا ہو جاتے گی اور بھر لوم حشریں امسیسی کو، دوبارہ بیدا کی جاتے گی اور بھر لیم حشریں امسیسی کو، دوبارہ بیدا کی جاتے گا۔ اس غیرا سلامی تصور کی وجہ یہ لیموم ہوتی ہے کر مغربی ایشیا سے کیا جاتے گا۔ اس غیرا سلامی تصور کی وجہ یہ لیموم ہوتی ہے کر مغربی ایشیا سے

جن بمالک بین اسلام بھیلا و با کی یا تو یونانی فلیفے کا اثر فضایی بھیلا ہوا تھا اور یا نسطور ،
عیسوی ، یہودی اور زر دشتی تصورات تھے۔ ان خطول میں جن لوگوں نے اسلام
قبول کیا وہ انہیں قبل اسلامی تصورات بین اسلامی عقاید کو طرحالنے گئے لیجوسی
تنویت اسلامی دینیات میں دا فل ہوگئی ۔ ماہیت وجود کو سمجھنے کے لیے وہ قرآن
ہدایت و فی اکفسے ما فیلا تبصرون ، بھول گئے ۔ قرآن نے علم سے تین
برایت و فی اکفسے ما فیلا تبصرون ، بھول گئے ۔ قرآن نے علم سے تین
براتے یا ما خذ قرار دیسے ہیں ا

ا- تاریخ

۲- فطرت فارجی سر- نفس انسانی

نفس انسانی میں عوطہ زنی متکلین نے بہنیں کی بلکہ صوفیہ کیار نے دوج کی ذات و صفات کا بھر بدکیا: یہ تحربر منصور ملاج کے اس قول میں یا یہ تکیل کو بینجا کریں حق ہوں۔ ' انا الحق ، منصور علاج کے معاصرین نے اور لعدیں اس کے پیروتوں نے اس کوئمہ اوست یا وحدت وجو دکا اعلان سمجھ لیا سکن حداج کی جو تصافیف فرانسیسی استشرق ماسیوں نے شاکعی ہیں ان سے بہتر جلتا ہے کم وہ اسلامی توجد سے ہٹا ہوانہیں ہے۔ اس کا مقصد فقط اناتے انیانی کی حقیقت کوسکشف كرنا ہے كرانان كانفس يا الينواي متقل حقيقت ہے۔ يراعلان درحقيقت سطی نظروا مے متکلین سے خلاف تھا۔ جنھوں نے نفس انسان کو بے حقیقت بنار کھا ہے۔ منصور نے صرف یہ کہا کہ پر نفس جی حق ہے۔ ندمب کو سمجھنے والے سے کے عصر ما صریب یہ دستواری بیش آئی میں منصور کی قسم کا وجدان اگرجاندان ا حوال میں سطح شعور سے قریب ہوتا ہے سکن ترقی کرتے ہوتے وہ شعور کی نامعلوم سطوں کے بہتے جاتا ہے مسانوں میں سے ابن فلدون نے اس کو علمی طور پر مجھنے

جدید مغربی فلا سفیس سے بریڈ لے نے نفس کی اہیت کا گہرا رطالعہ کیا لیکن پر
مطالعہ محض عقی اور استد لالی تھا ، اس یے وہ اس نیتے پر بنہیں ہینیا جس بر کرالبنظرو
نے ہندوّوں کو بہنچا یا تھا کرنفس انیا نی یا جو اتما متنا قضات سے بسریز ہونے کی
وجہ سے غیر حقیقی ہے۔ اس کے نزدیک حقیقت کا مینا رہبی ہے کہ اس بین منطقی
تفاد مزہو اور نفس انیا نی میں اس کو تفاد بھی تفاد نظر کیا لیکن استد لال سے
نفس کو موہوم یا باطل قرار دینے کے لید بعریڈ لے خودہی اس کا اقرار کرتا ہے کہ
کسی خکسی طرح نفس انیا نی میں ایک لاریب حقیقت ہے۔ یہاں یک تواس کا
خیال درست ہے کہ موجودہ صورت میں نفس ان نی میں باطنی اور کلی و حدت کا
فقدان ہے لیکن وحدت آفرینی کا شد یہ سیلان نفش میں بایا جا تا ہے۔ اسے آئی
کی خصے سے نفس کی وصدت میں انتظار پر سیلان نفش میں بایا جا تا ہے۔ اسے آئی

ك است معلى وق فتوى نبيس د اسكا-

علامہ فراتے ہیں مرنفس جمر کوزادراک اور محور احوال ہے اس کی حقیقت آئی المری ہے کہ الفس کی وحدت گہری ہے کہ الشدالال اور بیان ہیں نہیں آستی ۔ یہ امرواضح ہے کہ نفس کی وحدت ادی اشیا ۔ کی وحدت سے انگ قسم کی ہے ، اس کی وحدت ترکیبی یا مکان نہیں ۔ بونعنس میں نیانت کا تصور کرتا ہے ۔ فرخ دمیکایت سے اور کی ہے ۔ فرہنی اور جبی اور بی ہے ۔ فرہنی اور جبی اسی کی وحدث ترکیبی یا مکان نہیں ہوتے ہیں سیکن نفسی زبان مادی زبان سے انگ چیابت و اندر ماضی ، حال اور مستقبل ایک نا قابل تھیم شوری کیفیت میں ہوتے ہیں لیکن خارجی دنیا میں ماضی ، حال اور مستقبل ہم زبان نہیں ہوسکتے ۔ فرہن میں موتے ہیں لیکن خارجی دنیا میں ماضی ، حال اور مستقبل ہم زبان نہیں ہوسکتے ۔ فرہن خارجی دنیا میں ماضی ، حال اور مستقبل ہم زبان نہیں ہوسکتے ۔ فرہن حقیقی نفس کے اندر ہے ، عالم طبیعی میں محض اس کے خارجی اثرات و علامات یا ہے جانے ہیں ۔

نفس النانی کی ایک اور انتیازی خصوصیت اس کی خلوت ہے۔ کو آلفش دو سر نفس کی خلوت ہے۔ کو آلفش دو سر نفس کی خلوت گاہ میں داخل بنیس ہوسکا ۔ نفوس میں باہمی رو ابط ہو تے بیں لیکن ان کے مراکز انگ انگ ہی رہتے ہیں۔ ہر نفس کی خواہش اپنی خواہش ہو سکا۔
کسی دو سرے کی خواہش کا پورا ہونا اس کی اپنی خواہش سے ہم معنی نہیں ہو سکا۔
غرضیکہ شخص کا نفس ایک حصن حصین ہے ۔ جب مجھے ہو ان وا واپنے انتخاب سے غرضیکہ شخص کا نفس ایک حصن حصین ہے ۔ جب مجھے ہو ان وا واپنے انتخاب سے افتیا دکر نا ہے تو فد ابھی میر نے افتیا رمیں دخل انداز نہیں ہونا ۔ نوکو، رخج و راحت ، میں ایک میں میں ۔ ہرایک کی ویں ،

الام غزالی اور ان سے ہم خیال متعلمین سے مزدیک روح ایک ناقابل تقیم جوہر مسلط ہے جوخو د تغیر بذیر نہیں مگر تمام نغیرات وا درا کات کا شام ہے۔ بسیط ہے جوخو د تغیر بذیر نہیں مگر تمام نغیرات وا درا کا ت کا شام ہے۔

مرور زما بر کا اس بر کوئی اثر نہیں ہونا۔ شعور کی کیفیتی اس جوہر روح سے ساتھ لطور عرض ایک نسبت رکھتی ہیں۔ اجرال شور اس روح کی وحدت کی وجرسے ایک د شتے میں منسلک ہوجا ہے ہیں لیکن جوہرو حان احوال سے متاثر نہیں ہوتا۔ علامرا قبال اس خیال کی تردید کرتے ہی اور اس کے ساتھ ہی المانوی فلسفی کا نط ے نظریۃ اناکو بھی قابل قبول نہیں سمجھے۔ اس سے بعد علامہ اقبال امریح سے سب راے ماہر گفتیات ولیم جمیزے تظریر اناکوبیان کرتے ہیں۔جمیز اپنی نفیات ہی لفس کوکیفیات شعور سے الگ تھلگ کو تی جو سرنہیں سمجھا۔ وہ کتا ہے کوشعور کی كيفيات خود بخود ايك دوسرے سے ساتھ كراى سے كراى ماتى على جاتى ہيں۔ علامہ فرماتے ہیں کوشعور کی ابیت کا گہرامطا لعجمیزی تا تید نہیں کرتا رفض یا شعور کے اندر خود اپنی ایک مخصوص و عدت ہے جو تمام ادرا کات کی اساس سے مشوری تحرب ميں جو وحدت ياتى جاتى ہاتى جاتى ہے، جيمزكى توجيداس سےعدرہ برأ نہيں ہوسكى علام فرماتے ہیں کہ میں اس مرکد: وحدت کو تجرمات شورسے الگ تصل غیر شفیرجو ہمر نہیں سمجتا۔ ادراکات کی کٹرت اناکی وحدت کاعمل ہے۔ بذا ناان تحریات سے الگ ہوکر قاتم رہ سکتا ہے اور ہزشوری کیفیات انا سے بے تعلق ہوسکتی ہیں۔ ادراک منیت اور مرشوری کیفیت میں اناہی عامل سے ۔ لفس اور ماحول میں ایکسسل کٹاکش رہتی ہے۔ نفس ہی تمام کیفیات میں ایک ہادی اور ناظم

قران کریم روح کو امر و قرار دیتا ہے جو خدا سے سرز دہوتا ہے یا جس کا ماخذ خدا ہے۔ لعبض دیگر عکمات اسلام کی طرح علامه اقبال بھی امر اور و خلق ، بیس فرق و امنیا زئرنا لاز می سمجھتے ہیں۔

يرتكل بينين ايك برنش فلسفى اس برا فسوس كرتا ہے كم الكرچر فداكا ايك قسم

کاتعلق افر بیش کا تنا ت سے ہے اور دوسری قسم کا تعلق نفس ان فی سے، یکن املی اور دوسری قسم کا تعلق نفس ان فی سے، یکن املی یزی زبان میں وولوں نسبتوں کے لیے ایک ہی لفظ کری الیش مرہ ۱۹۹۵ء میں استعمال ہوتا ہے ، جس سے فلط میون اور ابہام بیرا ہوتا ہے ۔ علام فرما تے ہیں ہر خوش قسمتی سے عربی میں ان دونسبتوں کے لیے دو الگ اصطلاحیں ہیں 'فلق ' اور 'امر' وفلق تکوین ہے اور امر' بہدایت عمل ' ہے ۔ دوح انسانی کو امر کہنے سے مرادیہ ہے کہ اس کی باہیت اعمال میں ہدایت ، تواز ن اور و مدت بیرا کرنا ہے ۔ نفس انسانی کو آب شے نہیں ملکر حقیقت فاعلہ ہے ۔ انسانی کا کام شعوری کرنا ہے ۔ نفس انسانی کو آب شے نہیں ملکر حقیقت فاعلہ ہے ۔ انسان کی تمام شعوری زندگی کی کثر ت ایک وحدت میں ملسک ہے جو ہدایت سے مقعد کوشی کرتی ہے اسی وج سے نفس دس لئے زبان کے اندر ہے اور بزمکان سے اندر ۔ وہ زبان و مکا اسی وج سے نفس دس لئے اور مقعد کوشی کانا م ہے ۔

سے کس کا کتنا حصہ ہے ، اس کا نعین دشوار ہے۔

قران خدا کو دخانی، اور واس دونوں کا اخذو مصدر بتاتا ہے۔ بدن دوح ہی كامظرم، يالوں كيے كربدن كے اعمال دوح كے عادات ميں - فارج بي بدان ايك متقل حقیقت معلوم ہوتا ہے ، لیکن اصل میں وہ اعمال روجیہ کی شکل ہے۔ بدن فقط نفوس کا جمّاع ہے جواد نی مرارج میں ہیں اور ان سے اعمال ایک گفس اعلیٰ اورنفس ا دی سے زیر تنظیم ہیں ۔ ادنی علنوں سے عمل کے بعد اعلیٰ مدارج کا طہوراس كانبوت نهيس كراعلى ادن كى بيدا وارسے - اعلىٰ كى توجيدا دن سے نہيں بوسكتى محض مٹی اور آب و ہوا چول کے حن وجمال کی علت مکتفی نہیں ، چول بی جو کچھ ہے وہ بالک نتی حقیقت ہے۔ ابتدائی مراحل میں لفس بدنی احوال سے علوب معلوم ہوتا ہے سیکن نفس کی ترتی اس کو بتدریج طبیعی ماحول سے آزاد کرتی علی جاتی ہے۔ یہاں تک کروح کی خوری مادی احوال سے معلقاً آزاد ہوجاتی ہے۔ خارج سے کو آل تون اس عمل میں داخل نہیں ہوتی بلکداد نی سے بعد اعلیٰ اندرونی ارتقا سے بیدا ہوتا ہے۔ اللیات والے اور طبیعی سآئنس والے دو نوں اس سے حل يس بعظك كے بيں ۔ مادى اور طبيعى فطرت بيں جوجراور علت ومعلول كاسلم نظراً تا ہے اسی برنفس کے اعمال کو بھی تباس کرنا شروع کر دیا ۔ نیتھ یہ ہوا کہ جسر سے باسکل باہر نہ نکل سے۔ ہرطرف میکانکی آدجیہ ہی نظر آق ہے اور لعف متکلمین بعی اس کی گرفت سے چھٹ کارلوا میں نرکر سے اور اختیار محض دھو کارہ کی ۔ جدید المانوى نفيات (GESTALT PSYCHOLOGY) أهنى كى دهدت أفريس لعيرت كى قاتل ہے جوز مانى و مكانى روابط كومتين اور معشكى كرتى ہے۔ لفس كاندر ا يك مقصد كوشى به جوعدت ومعلول في سيل بين نبين أن وطبيعي علت ومعلول خود لفس كابيد اكرده انداز ا دراك سے لفس فهم ؤعمل كے اغراض كے ليے فطرت

یس عدت دمعلول کی کو ایا ب بنالیا ہے جن کا حقیقت مطلقہ میں کوتی وجود نہیں۔

الفن کا ہدایت کا را درمقد کوش ہونا اس کا ثبوت ہے کہ اس کی اپنی اُراد
شخصی تعلیل ہے۔ یہ اختیار خدا کا عطا کہ رہ ہے اور خدانے اپنے اختیار کوخوداک
لیے محدود کی ہے کر نفوس کی خودی آزادی سے ارتفا حاصل کر سے ۔ قرآن کتا
ہے کہ انسان کو رشدادر نا فرا فی دونوں کے راستے رکھاتے گئے ہیں ، وہ جے چا اختیار کرے ، خدا اس کو مجبور نہیں کرنا مذاس کے اختیار میں دخل دیتا ہے۔ اسلام
کے اندر دعا زندگی کی طبیعی میکائیت اور جبر سے گویز کا دراجہ ہے۔ دونوں ہا تھا طا

قران کریم بین جا بجا تقدید کا مفہوم موجودہ ہے ، جے اکثر مسلمان مفکرین نے
بھی صبح طور پر نہ سمجھا اور مغرب سے مستنہ قبین بھی اس کو جبر مطلق کہنے گئے اسبسکار
نے بھی اسلام سے متعلق بہی غلطی کی ہے ۔ مگر اسبسکاریہ ذرست کتا ہے کہ ایک
علم کا نفطہ نظر ہے اور ایک جیان کا راویہ نگاہ ۔ علم کے نفطہ نظر سے نو زندگی
اور کا تنات میں جبر کی کڑیاں دکھاتی دہتی ہیں لیکن زندگی خود ایک خلاتی قوت ہے
علامہ فریا تے ہیں کر اسلام میں ایمان کا یہی مفہوم ہے جمعض عقلی بال ان اقراد کا
نام منیں بھر تجربہ جیات کا بیدا کر دہ لیقین ہے جواعمال کو ڈھا لیے میں مورثر ہوتا ہے
اسسی فیم کے ایمان کا کمال کم لوگوں میں بیدا ہوتا ہے میکن جمال ہوتا ہے دہاں
اس فیم سے اعلانات زبان بر آئے ہیں ؟

اناالحق (علاج)، صدیث فدسی میں فرمود ه غداکه "انی انا الدہر" یا حفرت علی شاک تول کم

"يى قرآن ناطق بون"

اور باییزید کالعره "سبحانی ما اعظم شانی "

اعلیٰ درجے کے تصوف سے اندر بیداحساس نہیں ہوتا کہ محدود لامحدود بین ناہیں۔
ہوگیا ہے بلکر نفسن نے ہتی لامحدود کوہم کناد کر لیا ہے۔ عارف دومی کتا ہے کہ خلا الماعلم ولی سے علم کے اندرگم ہوجاتا ہے لیکن لوگ اس حقیقت کو نہیں سمجے سکتے۔
اس تم سے استخراق میں خودی کی نفی نہیں ہوتی بلکہ ایک لامحدود زندگی کا اثبا ہوتا ہے ۔

اسلام پی تفتریر کاغلط مفہوم کیوں دائج ہوگیا ، اس سے کچھ تارکی اسباب ہی جن کی طرف علامہ نے اشارہ کیا ہے۔ وہ فرائے ہیں کہ بنوا میرزیا دہ نربوقع بیست ابن الوتیت اور افتدار پیند لوگ تھے۔ رواییت کی گئی ہے کہ معید نے حسن بھری سے کہا کہ بنو امیہ سمالوں کے قتل کو تقدیم اللی قرار دیتے ہیں ، تواضوں نے غصر سے جواب دیا کہ بہ لوگ کذاب ہیں۔ عرف اسلام کے متکلین ہی نے نہیں ملکر عموافر میں ہیں ہیں اور کا نیل جیسے فلاسفہ نے جبی میری رویہ اختیار کی کرشاہی ہویا ہمرا بدرای میں ہیک اور کا نیل جیسے فلاسفہ نے جبی میری دویہ اختیار کی کرشاہی ہویا ہمرا بدرای سے کہ اس سے تقدیم کا غلط مفہوم اختر کر نااد فی فتم سب کو فطری یا الہی نظام کھنے گئے۔ قرآن سے کھ اس سے نیا تیج میلیا نوں کی اخلاقی اور رومانی کے اغراض کا نیتی تھا لیکن افسوس ہے کہ اس سے نیا تیج میلیا نوں کی اخلاقی اور رومانی زندگ سے یہ بہت مصر زنا بت ہوتے۔

اب ریا بقات روح کامتد تواس کے متعنق زمانہ حال میں بہت فلیفیا بہتیں ہوئی ہیں بیکن علامہ کے نز دیک وہ ولیسی ہی بے بینجہ ہیں جیسے کما بن رمشد کی استدلالی کوشش ۔ ابن رشد کے اشدلال سے تو ہی افز ہوسکتا ہے کو عقل ایک کلی حقیقت ہے اور وہی سرمدی ہے۔ باقی رہے نفوس ان نی توان کی انفرادی بقا کی کو آضا نت بنیس ۔ کانٹ نے افلاقی زندگی سے بقائے فنس کو افذکر نے کی کوشش کی کو آسٹن کی افزادی کا کو گوشش کی افذات بنیس ۔ کانٹ نے افلاقی زندگی سے بقائے فنس کو افذکر نے کی کوشش کی

ہے اور اس کا اب باب یہ ہے کہ اخلاقی نصب العین لامتنا ہی ہے جس کے لیے

لامتنا ہی زیا نہ چا ہے علاوہ ازیں یماں نیکی مرت سے ہم آغوش نہیں ، اس لیے

آخرت کی خرورت ہے ، جمان نیکی اور مرت ہم آہنگ ہوسکیں۔ وہم جمز کا احداد

بقائے دوح کے امکان کی بابت یہ ہے کہ بدن کی حالتوں کے ساتھ نفس کی حالتوں

کا تغیر اس کا کافی تبوت نہیں کر روح بدن کے عوارض کا نام ہے ۔ اس کے نزدیک

یرمکن ہے کہ ایک دوج کا تنات یا شعور کوئی ہو جو اجسام کے عضوی وجو دکی خاص

ترکیبوں سے اپنے اظہار کا موقع یا تا ہے اور اگر الہ درست نہ ہو تو کاری گر کی

کاری گری غیر صالح معلوم ہوتی ہے ۔ یہاں بھی ابن رہند کی طرح ایک شور کی یا

عقل کل کے وجو د کا اثبات ہے ، الفرادی خودی کا کوئی تبوت نہیں ۔ در حقیقت

مادیت کی تردید ہی سے برمستد عل ہوسکت ہے ۔ فطرت کے ادی پہلو کو حقیقت

کاری میں کہ شقل جینیت کو تا بت کہ نا محال ہوجا تا ہے۔

جیم نطفے کے اس نظریے کا جی علام نے ذکرکیا ہے کہ اندنی ادر ابدی طور پر
ستی اور مرواقعے کی تکار ہوتی ہے۔ جو کچھ جی اب ہے وہ لے تمار بار پہلے یوں
ہی ہوجکا ہے اور ہے شمار بار آئدہ جی ہوگا۔ فطرت قوت کے مراکز جو پہلے قاتم
ہر جبی ہے (نفوس جی اس طرح سے مراکز بین) ان کی بقاء اور تکرار مکن ہے۔
نطشے کا نظریہ عجیب و غربی ہے۔ وہ کہنا ہے کہ اجرام فلکی ہوں یا حشرات الارش،
سب پہلے بھی شھے اور بار بار کی موت کے بعر بیش آتے رہیں گے۔ نطشے کا نظریہ
استد لالی طبیعیات سے کچھ مغروضات سے بیدا ہوا اور اس کا لامتنا ہی ندا ان کا تعور ب
جی غلط ہے۔ علام اقبال کے نزد کی فطرت ناقا بل بیش بینی ہے ، وہ ندر ت
آخرین ہے۔ نظشے سے نظریہ سے حکوان تو وحشت آخرین تصور ہے اور اسی وحشت
بار بار ایک ہی قشم کی زندگی کا عود کرنا تو وحشت آخرین تصور ہے اور اسی وحشت

کومرزاغالب بنے اپنے اس شعر بیس بیان کیا ہے :

زاں نمی ترسم کر گردد قعردوزخ جائے من

وائے گرباشد میں امروزمن فردائے من

کتا ہے کہ مجھے دوز خ سے اتنا ڈر نہیں لگتا جتنا اس بات سے

کر کیس یہی کم بخت زندگی عود مذکر ائے اور میرے امروز و

فردا دنیا و اخرت بیجیاں ہوجاتیں۔

اس سے بعد علامر اتفات انسانی کی بابت قرآن تعلیم کی طرف آئے ہیں اور شروع میں نین عقاتد کا ذکر کرتے ہیں جو متنازعہ فیہ منیں۔ اول برکہ قرآن کرم ہرہتی کے احیار بعد الموت کی تعلیم دیتا ہے۔ دوسری بات یہ ہے کرلفس انسانی کا زمانے کے اندرآغاز ہوتا ہے۔ زمانی وملانی کاتنات میں وہ کسی ایک وفت ایک عگربرطاق ہوتا ہے۔ تیسری بات بہ ہے کہ انان عرکرۃ ارض بروائیس نہیں آئے گا۔ چوتقی بات یہ ہے کانس کی محدود بت کوئی مصبت نہیں۔ قرآن کتا ہے کم لوم حشر یں ہر سخص برجیٹین ایک فرد کے خدا کے سامنے آتے گا، جس سے صاف طور میریشر نیتجہ نکا ہے کہ انسان کی انفرا دہت موت سے بعد بھی باتی رہتی معد انسان کامنتی یا نصب العین یامقصود جیات یه نهی سے کردہ کسی درجرارتفا یں تھی خدا کی لامحدو رہتی میں گم ہوجائے۔ جز اتے لامتناہی ارتفاتے لامتناہی ہے جس میں انسان کی خوری ترقی کوئی جلے جاتے گی۔ قیامت کی رست خیز میں بھی سب کھے تہ و بالا موجائے گا لیکن جن کی خوری ایمان وعمل سے استوار ہو حکی ہے ان برکوئی انٹریز ہو گا۔

"ما زاغ البصر وما طغیٰ "

اس کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ خدا سے سامنے تھی پیغیر بطور ایک فرد سے قاتم ہے۔

وہ خدا سے لامحدود نور و جمال میں اگم منیں ہوگیا۔ محدصلی التدعلیہ وسلم
کی خوری کی استواری صنور باری تعالیٰ اور شجی این دی میں بھی بے تشویش و
ا ضطراب کی ل شعور سے ساتھ فائم رہی ۔ فارسی کا پر شعراس حقیقت کو بہت
عمر گی سے پیش سرتا ہے :

موسی زموش رقت به یک جلوهٔ صفات توعین ذات می نگری ، در تبسیمی

وحدت الوجوری تصوف کویر تھور درست معلوم نہیں ہوتا۔ اس کا استدلال محض منطقی ہے کہ لاجی و دھے سامنے محدود کا وجود کیسے قائم رہ سکتا ہے ؟ لیکن یہ سب مکانی اورجمانی حدود کے تصورات ہیں جن کا اطلاق جیا ب انسانی اور حیاتی اربط پر نہیں ہوسکتی "اودر من ومن دروے " محدود کی جیات الہی کے باہمی ربط پر نہیں ہوسکتی "اودر من ومن دروے " محدود کی لا محدود سے ہم کناری ہے لیکن اسس حالت میں بھی" او" او ہے اور "من" من ۔ قرآن کریم کتا ہے ہم ؟

العراقيم ملاجمة

اس پے بقا کا حصول اس طرح ہوسکتا ہے کم انسان کا نفس وجہ التُرابعی حقیقت میں داخل ہو کہ اندوز ہو۔ قران کتنا ہے کرجس فدانے تم کو ملم میات میں داخل ہو کہ لقا سے بہرہ اندوز ہو۔ قران کتنا ہے کرجس فدانے تم کو ملم یک شیمناً " فرکورہ سے ہے کر" احسی نقو بھر" مک بنجایا ہے ، کیا وہ تم کو اب یوں ہی ددی مال سمج کر چھوڑ دے گا۔ خودی کا ارتقا بقا کا ضامن ہے۔ فطرت

ورزش ارتقات خودى كا وليداك على ب-

" مبارک ہے وہ جس نے اپنے نفس کوصالح بنایا اور ملعون و مردورہے وہ جس نے اسٹ کوخراب کیا۔"
مردورہے وہ جس نے اسٹ کوخراب کیا۔"
(۹۱: ۷ - ۱ - ۱ - ۱ ۹ )

موت اس امر کا استحان ہے کہ کسی انسان نے اپنی خودی کے ساتھ کیا گیا ہے۔

زندگی کو لذت والم کے بیمیانوں سے نابنا جے جے نہیں۔ بیمیا نہ فقط بیمی ہے کہ کو تی فعل

خودی کو مضبوط کرتا ہے یا اس کو ضعف بینچا تا ہے۔ عالم برزخ میں نفس انسانی کا

زاویہ نگاہ زبان و مکان کی نسبت دگر گوں ہوجائے گا۔ فطرت کے لامتناہی

ملکنات میں زبان و مکان کی نسب عالم برزخ ایک دوسرے عالم میں

عبور کرنے کی تیاری ہے جہاں نہ یہ ما دی عالم ہو گا نہ یہ زمان و مرکان و مرکان نہ یہ ما دی عالم ہو گا نہ یہ زمان و مرکان یہ علام فرائے ہیں کہ ہو سکتا ہے کہ ضعیف نفوس اس انقلاب عظیم کی تاب نہ لا

عدار فریا ہی موجاتیں ،

بیری گربتن جانے نداری اگرجانے برتن داری نمیری

اجیاء بعد الموت کو آل فارج سے وار دمشرہ واقعر نہیں بلکہ ارتقاتے نفس کی ایک منزل ہے۔ قرآن کا استدلال ہیں ہے کہ جو خداتم کو عدم سے وجو دہیں لایا اور جس نے نز قبی کی کتی منزلیس سلے کر آئیس ، کیا وہ اس چیز سے عاجز ہے کہ وہ تم کو چرجو ں کا نول کھوا اکر دے یا الیبی صورت ہیں ہے آئے جس کا تم تصور منسی کر سکتے ۔

علامه اقبال جاتباتی ارتفاعے قائل ہیں اور اس کو قرآنی تعیم سے منافی نہیں سیمھے۔ حافظ اور ابن مسکویہ عصر حاصر سے قبل حیا نیاتی ارتفا کا نظریہ سینیس کر چھے تھے۔ عارف رومی بھی النان کی موجودہ صورت اور حالت کو ارتفا کی بیداوار سیمھتے ہیں۔ ڈارون کی قسم سے لوگوں نے اسس تصور کو اوی اور میکا نہی بنادیا اور ان نول سے لیے پاس آفرین کر دیا ، لیکن رومی سے ہاں تصور

ارتقالاستناسی امیدوں کاسرچھ ہے۔جوہستی ذرات وحشرات سے ہمال تک

ہینے ہے۔ اس کی آئندہ نرقی محض مفروضہ نہیں بلکرایمان ہر بنائے بخریہ ہے۔

مسلی نوں بیں سنائن فیہ مسلویہ ہے کہ اجباتے روح کے ساتھ حشراجہاد بھی

ہرگایا نہیں ہزیا دہ ترلوگ اسی سے قائل ہیں اور شاہ ولی اللہ بھی فراتے ہیں کر

کسی قسم کا جم توہوگا ، خواہ بھی کشیف مادے کا بدن مزہو۔ نفس کو آخرکسی منہ کسی قسم کا آلہ یا جسم یا ذرلعہ اظہار وعمل جا ہے۔ علامر فراتے ہیں کرجم کا

جو بھی تصور قائم کریں ممکن ہے کر دوسرے عوالم ہیں اس کا اطلاق ہی نہ ہوتا ہو۔

جر بھی تصور قائم کریں عملن ہے کہ دوسرے عوالم ہیں اس کا اطلاق ہی نہ ہوتا ہو۔

متعلق کچے مفوصہ قائم کرنا ہے سود معلوم ہوتا ہے ۔ فقط انتی بات بربنا ہے اس کے

مطالعہ فطرت ، بربنا نے مکمت اور بربنا ہے تعسیم قرآن لیقنی معلوم ہوتی

ہے کہ نفس یاروح کی زندگی اس جم کی تعمیل سے ساتھ خم نہیں ہوتی ۔ ایمان اورامید

اگرہم مکانی تصورات سے نجات حاصل کرلیں تو یہ عقیدہ بھی قاتم کر سکتے
ہیں کرجنت ودوز خرمقانات کا نام نہیں ، بلکر نفس کے احوال کا نام ہے۔
ازرو تے قرآن دو زخ کی آگ کسی خارجی ایندھن سے نہیں جلتی بلکراسس کے
شعلے قلوب ہیں سے اُ مطحتے ہیں۔ یہ بات بھی قرآن نے وضاحت سے بتادی
ہے کہ ایوم حشر ہیں انسان کی نظر حقاتی کو ایوری طرح دیکھ لے گی۔ خدا کے گاکہ
دیکھ تیری نظراً بی کس قدر تیز ہوگئی ہے۔ اس قرآنی اشارے کو عارف روی نے
کرا عمد گی سے اس شعر ہیں اداکیا ہے ہ

والسماء انشقت آخر از چر لور از یکے چنچے کرناگاہ بر کستسود بعنت تخزیب وا نتشار کی قوتوں پر غلبے کانام ہے اور کو آل تعظیل طویل اور بے کاروں کی عشرت گاہ نہیں بلکرمز ید شخلی اور مزید ترقی سے یائے وہ بھی بیدا نِ ملامزید شخلی اور مزید ترقی سے یائے وہ بھی بیدا نِ ملل ہے۔ قرب اللی کی لامتنا ہی کوششش خودی کو استوار کرتی ہوتی علم وعشق و قدرت میں اضافہ کرتی دہے گی۔

المستعلق المستعلق المستعدد

The state of the state of the state of the state of

出一起是我们是这种是一个自己的一种人 والمراجع المراجع المرا NAME OF STREET, ST. P.

## اسلامی ثقافت کی روح

اس خطے میں علام اقبال شروع میں نبوت اور ولایت کا فرق بتاتے ہیں بنوت اور ولايت كامقابله و موازنه اوران كابانهي رابطه صدلين بكسملان صوفيه اور متصوف متفكرين مين موضوع سحن مناريا - علام اقبال فرمات مي معبدالقدول كفكومى كاية قول كرمحد عرق عرش معلى يرفدا كى بال بينح كراس عالم مي وايس آ گئے، والنداگریس وہاں پہنچتا تو کبھی والیس مزاتا ، علامر فرماتے ہیں کم اسی سے دلی اور بنی کا فرق ظاہر ہوتا ہے ۔ وی وجدان وحدت میں غرق ہوکر وہیں رہ جاتا ہے، اسس کے اہل عالم پر اس کا اڑعملی طور پر بہت کم ہوتا ہے، يكن بنى اس عال سے داليس بوكراور عرفان وعشق سے فيض ياب بوكرعالمان ال مےقلوب میں انقلاب بیبر اکرنے کا ارزومند ہوتا ہے۔ وہ غدا کی ذات یں عوطرزن ہوکر عالم قدیم کو نتر و بالا کرنے کی قوت صاصل کرتا ہے۔ اپنی ذات كى گراتيوں ميں غوطرز فى صرف انسان ہى سے يد محضوص ہميں، اسى يلے قرآن رم وحى كالفظ شهدكى محمى كے ليے بھى استعمال رتا ہے۔ وحى نباتات سے در حوانات و انسان سب میں کم وبیش یاتی جاتی ہے مگرمرارج الد

انداز كافرق --

تصوروی کے بعد علامہ ختم بنوت کے مسلے کی طرف آتے ہیں ، جے وہ اسلای تعلیم کا ایک مرکزی عقیده مجھتے ہیں۔ فراتے ہیں کہ نوع انان سے دورنا بالغی میں فطرت نے تعلیم و تلقین کا یہی طرایقہ استعمال کیا کم افکار واعمال عرمین سانج ایک سمض کی فطرت میں رکھ دیے تاکہ وہ دوسروں سے لیے. بے چون وچرا اسوۃ عمل بن جاتے، لیکن ارتقا کے ایک درجے تک پہنے کم فطرت نے یہ طرایقہ نزک کر دیاجی کا مافذ ماوراتے عقل واستدلال مقا-انیاب مے بوغ میں فطرت کا تفاضایہ تھا کہ انسان شام ے، مطالعے اور استقرا سے این اول کوسنچر کر سے اور ماوراتے عقل ذرا لع کو اس منزل میں ترک کر دے۔ علام ا قبال فرائے ہی کہ فلسفیانہ نظامات اور حکیمانہ استدلالات قدیم زمانے میں بھی تعیف اکا برمفکرین سے ہاں ملتے ہیں سکن وہ فکر محض کا نتیجہ تھے اورمبهم زہبی اور روایتی تصورات کی منطقی منظیم کی کوششیں ہیں ، اسی لیے عالم انسانى برا تعول نے مجھ فاص اثر نہيں ڈالا۔

اس نقطہ نظر سے نبی اسلام عالم قدیم اور عالم جدید کی سرحدبر کھر ہے۔ دکھاتی

دیتے ہیں واقد وحی والهام کے لی ظ سے ان کا قدم عالم قدیم ہیں ہے لیکن آک

وحی کی دوح اور اس کے مقصور کے لیاظ سے وہ عالم جدید کے قائر ہیں۔ اسلام

کا ظہور استقراق عقل کا ظہور ہے جس نے قدیم انداز نبوت کو منسوخ کر دیا۔ نوع

ان ان کے موجودہ دور ارتقا میں اب اس کی ضرورت نہیں دہی کہ ہر چوٹی والی بات کے لیے انسانی ایک قاتدا ور معلم پر بھروسہ کریں اور خود ہز سوجیس اب

ان ان کو ا سے باقران ایک قاتدا ور معلم پر بھروسہ کریں اور خود ہز سوجیس اب

انسان کو ا سے باقران ہو کھوا ہونے کی مشق کونا ہے۔ بچوں کی طرح نبوت کی انسانی انسانی کے موجود کر اس کے موجود کی اس کے ساتھ ارشا ہی اس کے ساتھ ارشا ہی انسانی کے موجود کر اس کے ساتھ ارشا ہی انسانی کو ا مور نبوت کی انسانی کو ا مور نبوت کی انسانی کے موجود کی کی موجود کی

بهی ختم ہوگتی اور کا ہنوں اور پرومتو ل کا افتدار بھی سوخت ہوگیا۔ بالخ انا نیت سے یے اب یہ بھی غیر ضروری ہو گئے اور قرآن نے بالٹھ ادیہ تلقین مثروع کی کہ تدرراورتفر كرواورمشامرة الفس وأفاق سے اپنی ذندگی كے ليے بدايت ما مل كرد-اس كے ساتھ ہى تاريخ انسان سے بھى سبق لو- اس كے يردونى بنيں ہي كر ولایت سے اندر جوروحان وجدان وعرفان بہے اور جو نبوت میں ایمی یا باجاتا ہے،اس سے در وارے بند سو کے ہیں ؛ وہ در دازے بد سٹور کھے ہی لیکن دین اور وزناوی اموریس عقل و حکمت کا دور آگیا ہے جو وحی اور الهام سے مناقض نہیں ، بلکراس کی تکیل ارتا ہے۔ ختم بوت کے یہی معنی میں کرکسی فوق الفطرت دراتع سے مرایت طاصل کرنے والے کا ادعا اور اس کی امریت ختم ہوگتی ہے۔ اب کسی شخص کوحق نہيں بينجماكر ابل عالم كوير منادى كرے كرميرے الها الت يربے جون وجرا ايمان لاق اب تمام تسم كر تجربات انسان عقل ومشامره اور تحرب سے يد كھے كا۔ اب نوع انسان یرمکت سے دروازے کھول دیے گئے ہیں۔ اب فعم فطرت اورتسجیز فطرت اسی سے ذریعے سے سوگی ۔ دلوتا ق ال کی عکومشوں کوسنسوخ مرسے اسلام نے فطرست مے عکما مدمطالعے کو اسان کردیا۔ دوحانی وجدانات، المامات اور بخریات اب بھی ہوتے ہیں اور میشہ ہو تے رہی گے ، لیکن سب کوعقل و عکمت کی کسول پر بر کھا جاتے گا۔ تصوف نے اپنے احوال کو جانچے اور پر کھنے کی بہت کوشش کی لیکن یہ کوشش اجی جاری رہنی جا ہیے۔ اس جانے میں ابن فلدون کی علمانہ کوشش

بیکن بعیرت نفس سے علادہ قران کریم افاق د تاریخ سے مطالعے پر زور دیاہے اور علامہ سے نز دیک اسلام کی ہر ایک امتیازی خصوصیت ہے۔ شموں و فراور شجر و جحر سے مطالعے کو قران عبادت فرار دیتا ہے۔ اسی طرح انقلاب میل د نہار

اوراختلاف الوان والسنركو كيات المئ كتاب. قومول كيعروج وزوال كے اباب برغور کرنے کی بھی تلقین کرتا ہے۔ مظام فطرت سے ساتھیں بندكر كارناقران كافرديك قابل ندست وكت ہے۔ جويمال اندهوں كى طرح زندگی سر کرے کا وہ آخرت میں بھی اندھا ہی ہوگا کیوں کر آخرت کی زندگی اسی دنیا کی زندگی کامٹرہ ہے۔ فلسفہ یونان کا تنات کو ازلی اور اس کے حقالیٰ کو نا قابل تعر سمجقا تفا . قرآن كا نظرية سكون وجود مح مقابع مي حركت حان كا نظریہ ہے۔ قرآن نے معنی نوں کو لونانی فلسفے کے جمود سے نجات دلائی۔ ازرو تے قرآن غدائی خلقت میں مسلسل تنوع بھی ہے اور اضافہ بھی ہوتا رہتا ہے۔ اگر ملا شروع بن اینانی فلفے بر فرلفتہ ہونے کے لعداس سے نجات ماس کرمے قرآنی نزیر حات کی طرف ز آتے تو سائنس میں دہ ترقی ذکرتے جو شاہدے اور تحربے كى بدولت اخول نے كى اورجى نے دور جديد كوجنم ديا۔ يونا فى تصورات كوچھوا كر مسلانوں نے ریا ضبات، فلکیات اور طب میں جو کارنا مے کیے وہ رفعتر رفعتر "ماریخ سے محققین پرسکشف ہورہے ہیں۔

میں اوں نے یونا نیوں کی سطق کی بھی مخالفانہ تنقید کی۔ امام غزالی نے توارسطو
کی منطق کو بقول کر بیا لیکن اسٹراتی اور ابن تیمیہ نے اس کی اس س پر حملہ کیا۔ ابو بج
رازی کے اعتراضات کو جون اسٹوارٹ مل نے بھی اپنے انداز میں دو سرایا ہے۔
ابن حرم خالی مجر دات کو نہیں ملکہ حسی اور اکات کو ذریعۃ علم بناتا ہے اور تیمیاستقرا
پرز در دیتا ہے۔ ابسیرونی اور الدکنری جیے لوگ عصر جدید کی ساتنس اور اس کے
برز در دیتا ہے۔ ابسیرونی اور الدکنری جیے لوگ عصر جدید کی ساتنس اور اس کے
طریق سے بانی ہیں۔ اب اہل فر بھ جی اس کا قرار کونے سے ہیں کوس تنس

شاید مغرب اس راه بر مزبیلاتا مه تماریخی حوادث کی دجه سے بعد میں مسلان توخفته اور غاغل بر گئے دیس ان کے شاکردول نے سائنس اور صنعت و حکمت کی عظیم الثلاث تعمیران کی بنیا دول پر کھوطی کودی ،

بجه کے شمع مدت بیضا پر لشاں گگئ

اور دیا تهذیب عاضر کا فروزال کر گئی

برنوك كتاب (ميكتك أف برمينطي ) نوع انسان كانعير يرمخلصا رتحقيق كانتجرب ادراس فدل كعول كراس كا اعتراف كيا مع كرسائشفك زادية نگاہ دیگر بہت سے تہذیبی عناصر کی طرح مغرب کومسل نوں سے ملا۔ علامہ اجمال نے اس کتا ب سے ایک طویل اقتباس دیا ہے رمحسوسات وجوا دمث کا مطالعه ادران كااستقراخال مجرد تفورات سيبط كرمسلمانول ندشروع كااوراس سيكول انكاركزسك بعيمية قرآنى ذاوية نظاه قعاجوخالى مجردات ادرا فلاطون سے اعبان ما بعد کی تلقین نہیں کرتا بلریانعلیم دیتا ہے کرفطرت سے معمولی مظاہر کو تھی غور سے دیکھو تو مقیں و یا سے بھی معرفت کر دگار عاصل ہوگی۔ كانتات كے حوادث كامطالعه انسان كو فقط ادى كا تنات ميں محصور منيں ركھتا بلك ترقی کرتے ہوتے اسے اس سے اوری کے جاتا ہے۔معشر جن وانس عام طور يراس علقے سے نہيں نكل سكتے ، سوات اس قوت اور سلطان كے بس كا قران نے صریح طور پر ذکر کیا ہے۔ ( ۳۳،۵۵) نفس انانی کومعرفت ذابت اس وقت بهوتی ہے جب وہ ماضی ، حال ومتقبل میں منقسم زمان اور خارجی مکان كے حدود سے نكل كرا بنى ذات سے يوفان ميں فوطر سكاتا ہے ، جمال كا زمان

"والى ربك المنتفى"

اگررب تمام بهتی اورانسان کامنتهای سے تو لیقینی طور پر والی پینینے سے لیے زبان و مکان کے حدود سے نکلنا پراسے کا ۔ کیوں کہ خدا کی ذات زبان و مکان سے یا ورمی ہے ۔ سی یا ورمی ہے ۔ سی ما ورمی ہے ۔ سی ما ورمی ہے ۔ اسینگلر کہتا ہے کہ لیزنانی محدود اشیار اور ان سے توازن و تناسب کے ولدادہ تھے، لا متن ہی کا تھور ان میں بنیں تھا ۔ اس سے برعکس علامر فرائے بیں کہلا محدود دست مسلمان صوفیہ اورمفوی کے تھور میں ہر جگر پاتی جاتی ہے ، اس سے برائم م مستی زبان و اس لیے زبان و محان کا متلز ندگی اورموت کا مسلم ہے۔ اگر تمام مستی زبان و مکان میں محدود و محصور ہے تو جر نہ خدا کا کو تی صبح تھور قاتم ہوستی ہے اور رز نمان میں محدود و محصور ہے تو جر نہ خدا کا کو تی صبح تھور قاتم ہوستی ہے اور رز نمان شان کی خورمحدود ممکن ہے کا رخارجی ممکان کی مطلقیت کا منطقتی طوسی تفتی اور رز انسیرونی ۔ ابسیرونی کا تناست کو یونا نیوں کی طرح :

"الأن كا كان"

نہیں بھتا تھا۔ کا تنات کی اہمیت اس کے نزدیک بھی حرکت ہی تھی۔ غیر متحرک ہتی مطلق کی بجائے مسلمانوں نے جدوث کی طرف زبادہ نوج کی تاکہ واڈ شامی مطلق کی بجائے مسلمانوں نے جدوث کی طرف زبادہ نوج کی تاکہ واڈ شامی کی حرکت سے قوانین دربا فت کے جاتیں ۔ خوارزمی کی ریاضیا ت جی اسی میلان کی شاہر ہے ۔ زبان حقیقی تکوینی حرکت ہے اور جو فلسفہ و فت کو ہے اصل مسبح تا ہے وہ حرکت وجات کو منہیں سمجے سکتا ۔

حرکت ادر انقلاب فی الز مان کو حقیقی سمجھنے کی وجہ سے مسلمانوں نے اہل مغرب سے بہت ہے ارتقا کے نظر ایت قاتم کیے۔ یر نظر بات جاحظ یمن محمل سے بہت ہوں اور ابن مسحویہ کی کتاب "الغوز الاصغر" پی بھی۔ یہ ابتداتی کو ششیں تھیں لیکن ان سے بہتہ جیتا ہے کو فکر اسلامی کس سمت بیں ترقی کر دیا تھا۔ جول الدین رومی کا نظریم آرتھا بھرایان بالارتھا اس قدر دا ضح اور قومی ہے تھا۔ جول الدین رومی کا نظریم آرتھا بھرایان بالارتھا اس قدر دا ضح اور قومی ہے

کرمغرب کے ارتفائی فلسفی آج بھی اس کو اپنا پیش روسمجھ کر اس کا حوالہ دینے ہیں۔

العدام نعفرايا تفاكه زمان ومكان كامستدام ترين متربع،اس یے دہ دوبارہ اس کی طرف عود کرتے ہیں اور عراقی اور جو اجمعر بارس کی تحريرول كے اقتباسات بيش كرتے ہيں۔ عراقى كا نظرية مرارج و وسعت ادراک زمان بعط بی بیان ہوچکا ہے کہ زمان میں وسعت ادراک البارازل سے ابدیک کے دا فغات کو محیط سے۔ اب عراقی کے نظریہ مکان کا ذکر ہے کہ كسى ندكسى صورت ين خداكى ذات بن مكان بھى ہے۔ قرآن كريم كى تھا يات مے حوالے سے وہ یہ بیجہ کانا ہے کہ خداکا انسان کی سٹررگ سے قریب ہونا اور اس مم سے بیانات میں میکاینت موجود ہے سین عراقی کایر نظر بر مکان جی اس نظریة زمان ی طرح درست نبین - فدا کا رابط کا تناس سے اگراس قسم كالمجهاجات جولفس كاربط مدن سے ہے تواس تنتیل سے دیمی پر بات مجھ يس أسكى م كمخداكى ذات بي قرب و بعد كالصورمكاني نهيى، علي لفني انسانی کا مقام نہ برن کے اخد ہے اور نہ اس کے باہر۔ اندراور باہر کا تضور اس لعلق میں ہے معنی ہے۔ لفس کا تعلق جم سے معضوا در سر خلیے سے ہے، سین ير تعانى مكانى نهيس - لقول عارف روعي ؟

اتعال بے تعیف بے قیاس مست رب اناس را یاجان ناسس

مکانیت روح وہدن کے تعلق میں صی کسی انداز میں تو موجود ہے، اسی طرح خدا کی نسبت جو مخلوق و کا تناست سے ہے ، اس میں جی کسی اندار کی منات ہوگی ، لیکن اس کوعام مکانی تصور بر قیاسس نہبن کرسکتے ۔ کثیف اجسام کی

مکاینت ہرا اور نور کی میکاینت سے مختلف ہے۔ ہوا اور نور ایک ہی فضامیں بریک وقت موجود ہوتے ہیں۔ عراقی کہنا ہے کہ ملاتک کے لیے بھی مکانیت ادر فاصد ہے میکن وہ تطیف قسم کا ہے۔ نور کی طرح کی تطیف چیز محوس چیزوں یں سے بے رکاو ط گر: رجاتی ہے بیکن عراقی کے زویک جہاں حرکت فی المكا ہے وہاں اجھی کچھ لفنس موجود ہے۔ مکانی لطافنت بیں روح انسانی ہی کویہ كمال عاصل مهديم اس يرحركت وسكون كا اطلاق منيس موسكماً - نفس افلاك کی سیر کرتا ہوا بھی ایک طرح سے ساکن بھی ہے اور منتح ک بھی۔ یا یوں کہو کہ ما دى سكون اور حركت يهال تجهمعنى نهيس ركفتى . درجة كمال اتم يس الورميت كى مكانيت بے حسيس العادِ خلاشہ منبس اور مزوال كھے دور بانز دبك ہے۔ علامہ ا قبال فرما تے ہیں مرعراتی ریاضی کا م مرنہیں تھا اور ارسطوکا تصورمکان مجی آس کی طبیعت پر حادی تھا ، اس سے وہ اپنے تطیف افکارسے دورس اور مفیدتا کج اخد نمیں کرسکا۔ عراقی کی نظراکر اور تیز ہوتی تودہ یہ دیکھ لیتیا کر مکان سے مقابلے میں زمان زیاده اساسی حقیقت ہے۔

علامہ اقبال کو کوتی ایسا نظریۃ زمان درست معلوم نہیں ہوتا جو تغیر کو بے حقیقت بنا دے زمان حقیقتی میں مساس نکوین و تخلیق ہے اور مسلسل افرینش کا نصور اسلامی تصور ہے جس کی روح سے کا تنا ت میں متوا تد اضا وز ہور ہا ہے۔ عراقی کے تصور زمان الہٰی میں تغیر اور

"كل يوم مو فى شاك"

نظر نہیں آئے۔ جو زان اینی سرمدیت میں جامد ٹابت ہوجائے وہ جیات آفرین نہیں ہوسکتا۔

ابن مسكويه كانظرية ادتقا اورابن خلدون كافلسفة تاريخ دونون اسلامي

میلان کے منطاہر ہیں۔ تاریخ ازروئے قرآن ایک تبیہ اورلیۃ علم ہے۔ علامہ کا خیال ہے (جس کے لیے وہ قرآن سے بھوت بیش کرتے ہیں) کہ اورام کاعروج وزوال ادراس دنیا میں عذاب و تواب اجتماعی طور پر ہوتا ہے قریس بحینیت مجموعی امجمر تی اور بہتیت مجموعی امجمر تی اور بہتیت مجموعی امجمر تی اور بہتیت مجموعی گرتی ہیں۔ تاریخ افراد کو انگ جیشت سے بہیں جانچی ہیں۔ تاریخ افراد کو انگ انگ چیشت

قرآن کریم نے فلسفہ تاریخ کے خمن میں بہت گری باتیں کہی ہیں۔ اور اقوام کے متعلق یہ فنوی کم،

" ولكل أمة أجل"

اسس کی طرف اشارہ کوتا ہے کہ ملتیں بھی جان داردل کی طرح بیدا ہوتی ، شاب
کو بہنجی ادر جر پیرانہ سالی اور موت تک بہنچی ہیں۔ زانہ عال ہیں اسب تکر
سے اپنی تنام تعیر فلسفہ تاریخ اسی اساس بیر کھوائی کی ہے۔ اگرچراس نے جو
نتائج اغذ کے ہیں وہ اس اسلام سے بہت کچھ ددر ہوگئے ہیں . ابن فلد و ن
فلسفہ تاریخ کا بانی اور انا ہے ۔ اس میں یہ نکاہ یقیناً قرآن ہی نے بیدا کی۔
فراعرب کا اس نے جولقہ کھینجا ہے وہ قرآن ہی سے حاصل کو دہ ہے ۔ قرآن
کی نشوو نما کی۔ ابن اسسا ق طری اور مسودی جیدے مورزخ کمی اور مدس
کی نشوو نما کی۔ ابن اسسا ق طری اور مسودی جیدے مورزخ کمی اور مدس
گی نشوو نما کی۔ ابن اسسا ق طری اور مسودی جیدے مورزخ کمی اور مدس
میں نوی تاریخ کمان ہیں منت ہے۔
میں نوی قرآن سے بنیا دی تصورات میں نوی النان سے وحدت ما خذکا تھور

"خلقنا كم من لفسى وأحدة"

اس تصور کومسیانوں نے عملی اور علمی جامر بینا یا اور خودمشہور مصنف فلنط اسس كا ا قرار كرتا سع كرية كونى عيسوى مصنف اوريز رومته الكرى كاكوتى ادرمصنف وحدت انسانی کا کوئی واضع تصور رکھتا تفار مغربی تهذیب و تدن میں یہ لعبورا ج میک جرط نیکرط سکا۔ رباک و نسل ولیان سے لحاظ سے نوع انسان سے مکوا ہے میوط ہے کونا اور ان اختلافات کی ناویر سلسل جنگيں كرنا آج يكم مغرب كاشيوه بے-اسلام نے عملاً اقوام وقياتل كى تغريق کومٹانے کی الیسی کوشش کی جس کی شال اور عگر تنبیں مل سکتی۔ ابن خلدون ندارتقا و انقلاب فی الزمان کوحقیقی سمجھاا وراسی وجہ سے فلفة تاريخ من اس كووه كي سوجهاج يدنانيون ك خواب مين عي نرايا تفا -ادهر سندووں نے مجمی فلسفہ اور علوم و کھنون بیدا کے تھے سیسکن تاریخ معدوم متی ۔ فلنط ۱ بن خلدون کی تعربیف کرتے ہوتے کتا ہے کم افلاطون، ارسطواور اکشاتن اس کی ہمسری کا دعوی نہیں کر سکتے اور مفکوین بھی ایسیں كرابن غلدون كے سانخدان كاذكر كرنا ابن غلدون كى نوبين سے۔ ابن غلدون مے فلسفہ تاریخ کا یہ بہلوعلامہ اقب ال کوخاص طوریر خابل تحین معلوم ہوتا ہے کرامس نے زمانے کو ایک ارتقاتی اور اخلاقی قرت سمجھا اور اس کھور سے گریز کیا کہ اقوام کسی ازلی تقدیر کے معین را سے پر مجبور ہو کر جل رہی بين- ابن خلدون الهياتي فلسفى نرتها - وه مالعد الطبيبيات كامخالف بهى معلوم ہوتا ہے، لیکن اپنے تصور زمان میں اس کوبرگاں کا بیش رو کہر سے ہیں، کیوں مربرگ س جی زبان بادہر کو خلاق مجھا ہے اور مادی یا الليالى جبر كا قائل نهيى - ابن فلدون بي قرآن يادوح اسلام في يونان كولورك طرح سکست دی ہے۔ زینواور افلاطون سے میں وقت ہے اصل تعلداور آفریش و

خلاتی سے کیج معنی منہ تھے۔ ہرا قلنتوس اور روا قاین ہیں وفت سے اندرایک ازبی و ابدی دورو تنکرار تھی۔ ابدی تنکرار ابدی غلاقی نہیں ہے۔

آخریس علامه ا قبال عصر حاضر کے جید عالم فلفہ تاریخ اسپینگر کا ذکر

کرتے ہیں کراس کی کتا ب عالما نہ تو ہے لیکن دہ روح اسلام کو بالکل نہیں

سمجھ سکا۔ اس کا نظریہ یہ ہے کم ہم کلیجر ایک مجھوجی ما خذو مقام اور محفوص انداز رکھتی ہے اور دوسری کیجو والے لوگ اس کو اچھی طرح نہ سمجھ سکتے ہیں اور

نہ اس کو اپنا سکتے ہیں۔ دہ لور بین کلیج کو لیزنان و روما کی تہذریب کے خلاف

ایک محفوص کلیج سمجھتا ہے لیکن اس سے آئنا نہیں کم لور بین کلیج کی جس خصوصیت

کا وہ و کر کر کرتا ہے وہ لور ب کی بیدا دار نہیں بلکم مسلمانوں کی بیدا دار ہے۔

اسس کا طلوع مسلمانوں سے ہوا ، اگر جے لجدیں اسس کی نکیل ایک حدیث فرنگ نہ نہ کی ایک حدیث کو فرنگ نہ نہ کہ کہ دیک ایک حدیث کو فرنگ نہ نہ کہ کہ دیک ایک حدیث کو فرنگ نہ نہ کہ کہ دیک ایک حدیث کو فرنگ نہ نہ کہ کہ دیک ایک حدیث کو فرنگ نہ نہ کہ کہ دیک ایک حدیث کو فرنگ دیک کے فرنگ دیک کو نہ کا کہ دیک کو نگ دیک کی کھر کرنگ دیک کے فرنگ دیک کی کھر کا کہ دیک کو نگ دیک کے فرنگ دیک کو فرنگ کے فرنگ دیک کے فرنگ دیک کے فرنگ دیک کو فرنگ کے فرنگ کے فرنگ دیک کے فرنگ کو فرنگ کے فرن

یہودیت، ابتداتی عیسا تیت ، کلدانی ندمب، زرتشی خرمیب اوراسلام سب
کودہ مجرسی کلی کے مختف مظاہر سمجھنا ہے ۔ علامہ اجال اس کا اقرار کرتے ہیں کہ
مجوست کے کچھ عن صرسلمانوں کے افکار اور ان کی تہذیب ہیں بھی دفتہ دفتہ داخل
ہوتے ہیں، بیکن اسلام خوراس مجوسیت کی پیدا وار مزتفا ۔ علامہ فرائے ہیں کر
ان خطبات ہیں میرا مقصد یہ صبی رہا ہے کہ اسلامی تصورات کو بجوسی عنا صر سے
الگ الگ کرسے ان کی اصلی صورت میں بیش کروں ۔ تبجب ہے کہ اسپنگر جیساعام
مسلمانوں کے عوام کے تصورات تقدیر کو لے کر اس سے اسلام کی اصلیت کے
مسلمانوں کے عوام سے تصورات تقدیر کو سے کر ایس سے اسلام کی اصلیت کے
مشانی نتا بھے اخذ کرتا ہے ۔ اسپنگلر کہتا ہے کہ ایک خدا یہو وا ہو یا اہور مزد دا

اورکسی نجات دہندہ میں کا تصور بھی مختلف شکوں ہیں موجود ہے۔ وہ بھتا ہے کہ اسلام ہیں بھی یہ سب کچھ موجود ہے ، حالاں کہ یہ بات خلط ہے۔ یہ دوسر نداہی ہیں بھی یہ سب کچھ موجود کے قائل ہیں ، اسلام توان سے وجود کا مذاہیب چھوٹے دیوتاق سے وجود کے قائل ہیں ، اسلام ہیں یقیناً مجوسی اثرات منکر ہے اور آنے والے نجات دہندہ کا یہ انتظار اسلام ہیں یقیناً مجوسی اثرات سے داخل ہوا۔ ابن خلدون نے اس بیر اچھی تنقید کر سے اس کورد کیا ہے۔ بہ اسلامی عقا قد کا کوئی جرونہیں۔

To Table the state of the state

## اسلام کی تعبیریں اصول حرکت

Line and the little of the lit

HALLE DE MANTENER DE LA PROPERTIE DE LA PROPER

اسلام كائنات كوازلاً اور ابداً ايك ناقابل تيزحقيقت نبين سمجقيا. اسلام یمی وعدت انبانی سے تصور کا سرچیم عقیدة توصد ہے۔ نوع ان نی کی وعدت رومانی سے مزکرسلی اور الوانی ۔ عیسا تیت اس وحدت آفرینی میں ناکام دہی ۔ ایک مغربی مورخ نے قبل اسلام کی روحانی ، یونانی تهذیب و تدن کے اختادل اور انتشار کا لقشہ کھینی ہے اور اس کا قرار کیا ہے کہ وحدت کے قدم دشتے ٹوط مجے تھے اور عیساتیت نے بھی تشتت وانتشار میں اضا فرہی کیا تھا۔ تہذیب د تدن کو بچانے سے اب کسی نے زاویہ نگاہ کی ضرورت تھی جس میں ان اول کی و حدت کا مدار بزکسی ایک دسیع ممکنت اور شخت د تاج کے ساتھ د فا داری ہو اور بزخونی اورنسلی دسته کوتی خاص الهمیت د کهتا مهور به مصنف جیرت کرتا ہے كدنوع انسان كى دهدت كوبچا نے كى يداشد ضرورت عرب كى سرز بين نے لورى ک ۔ سین بعب کی کیا بات ہے۔ فلاق فطرت اہم مراعل میں أوع السان كارُخ بد كنے كے ليے ايك نبى كو پيدا كرتا ہے اور اسس كامض پر ہوتا ہے كہ ادجيرك ذريع سحيات نوبيداك جات-اب وفادارى عرف فداكساظ رہ جاتی ہے اور فدا ہوں کرتمام روحانی زندگی کا مافذ ہے، ان ان کی فدا سے
وفا داری اس کی اپنی فطرت کا لمہ سے وفا داری ہے۔ اسلام فیات و تغیر دو توں
کو بہ یک و قت احساس حیات ہم بھتا ہے۔ زندگی کواٹل تو انین کی بھی ضرور سن
ہے اور ان تو انین کی بنا یوسلس تغیر اور ترقی بھی لاز می ہے ۔ تغیرات و انقلاباً
فطرت کو قران آیات الهیٰ کت ہے ؛ لیکن جب قوانین کو اس طرح اٹل اور نا قابل تغیر سمجھ لیا جاتے کر تغیر اور ترقی ممنوع ہوجاتے، اس وفت یہ ذاویہ نگاہ جمود و فعود مو خود مو فعود بید اکر تا ہے۔ گرشت بایخ صدلوں سے سلمان اسی جمود و خود کی وجہ سے محروم عیات ہو گئے۔ اصول تا بیت کو اس کا مفہوم مورد تغیر کے اصول کو بھول سکتے، اس طرور ت تغیر کا نام اجتما د ہے۔ قرآن میں جوجہا دکی تنقین ہے اس کا مفہوم مدور تنفیر کے اصول کو بھول سکتے، اس کا مفہوم مسلس جدوجہ کر نے والوں کو فعل زندگی کی نئی نئی دا ہیں دکھانے کا وعدہ مسلس جدوجہ کر نے والوں کو فعل زندگی کی نئی نئی دا ہیں دکھانے کا وعدہ مسلس جدوجہ کر نے والوں کو فعل زندگی کی نئی نئی دا ہیں دکھانے کا وعدہ

" والمذين جاهدو إفينا لنصدينهم سبلنا" ما ذكويمن كاها مناكر بهيئة بهوت رسول فداصلى الشرعليم وسلم نعجو بدايت فراتى وه اسلام بين اجتهاد كا ايب برا اسم جنتر ہے . رسول فدا صلى الترعليه وسلم

نے لوچاکر:

کن اصول سے فیصلے کی کرو گے؟ اس نے جواب دیا کر از دوے قرآن ۔ فرایا کو قرآن میں کسی معاملے کی بابت ضریح ہدایت نظم و تو تھرکیا کرو گئے؟ معا ذینے کہا کہ سنت نبوی کوچراغ راہ بناؤں گا۔

فرما يا كرمعا ملات أكر اليسم مول جن كى وضاحت اور صراحت قرأن و سنت دونوں بی موجورہ ہو تو بھر کیاطرز عمل اختیار کرو گے ؟ اس نے کہ کہ میرا سے قلب سے فتوی سے کر اجتماد کردں گا۔ اس بر نبی کریم صلی الندعبیروسلم نے اس کو تحیین وافرین کهی اور بهیشہ کے لیے لامتنائى امور سے لیے جدید قانون سازى كاراسترصاف كردیا - نین با جارصدلوں يك توسلمان اس يرعامل رہے ليكن اس كے بعد ايساجود طارى ہواكہ تقليدى مسلمانوں کا مشیوہ بن گیا اور بدلتی ہوتی زندگی کے ساتھ مخلیقی تطابق خم ہوگیا۔ بعض مغربی مصنفوں نے ترکوں کو اس جود کا ذمہ دار قرار دیا ہے، لیکن تاریخی الحاظ سے یہ غلط ہے ، کیوں کم ترکوں سے اقتداد سے بہت قبل سمانوں نے ا بين اوبر اجتماد كا دروازه بندكرايا تقا، اسس كابرا سبب مياسيمة الخطاط تھا۔ خلق قرآن کے متلے پرعقل پرسنوں اور فدامت پرستوں نے ایک فقنه بیار دیا۔ یامستداسلام کے اندر سے تو پیدا مزہوسکت تھا۔ عیسایتوں کی ازلیت کلمترالنگر کی بحث مسلمانوں نے اپنے اندر داخل کرلی تھی ۔ اخری غلفاتے عباسبه کوعقلی آزادخیالی سے خطرہ محسوس ہوا تو ملکت ادر ملت کو انتشار سے بچانے کے لیے انہوں نے تنام شرایوت اور فقۃ کوجامد کر دیا۔ اس رو مے کی ذمرداد ایک عدیک نفوف پر بھی عاتد ہوتی ہے۔ اس کی عقلی نوجیهات بی بہت سے غیراسای عناصر داخل ہو گئے بین ندہبی جیشت سے دہ فقها کی دور از کاروشگافو ے خلاف ایک ردعمل ففا۔ فقہ یں مذہب سے کچھ چھلے تو نظر آئے سے لیکن ال کے اندرمغزغائب تھا۔ سفیان توری فقہ کا عالم تھا لین تشک اکراس نے تصوف یں بناہ لی عقلی حیثیت سے نصوف عقلیت اور آزاد خیالی کا حامی ہو گیا۔ نقها کی ظاہر رہستی سے بیزار ہو کرصوفیہ نے ظاہر وباطن کے امتیازیر اس قدر

ردرویا کہ ظاہر سرار اجت سے بہتو کی طرف سے تغافل نمودار ہو گیااور باطن بس غوطرزنی صوفیاکوعالم محسوسات سے دور سے گئی راسلامی مملکت اور تہذیب و تمدن ادنی در جے ہے لوگوں کے معنوں میں آکر تغیرو تزنی سے محروم ہو گئے۔ تفوس عاليه كوتصوف نے اپناگرويده بنا ليا۔ اب عوام كى رمبرى كون كرنا -وفقیہوں میں جودیدا ہوگیا اور صوفیا د نباسے بے تعلیٰ ہو گئے رعوام سے لیے تقیسر سے بعنر کوئی جارہ مذریا۔ علادہ ازیس تا تا دلوں کی غارت گری نے کتب خانوں کو تباہ کر دیا۔ کٹرن سے علماشید مو گئے، اسلامی تہذیب و تمدن کا شیرازه مجفر گیا۔ ایسی تباہی اور براشان حالی میں بھی مناسب سمجما کیا کہ آزاد فيالى إور اجتهاد كوروك كر بقيت البيف مست كوايك خاص طرز فكوا ورمخصوص ستعاتر عمل براستوار کیاجاتے۔ ہنگامی طور بریہ طریق غلط نرتھا مگر اس کا ایک عيرستحسن نينجريه نكلاكرتيوه تقليد مهيشرك يصملت اسلاميه كالشيوه بن الياء اور برفرض كم لياليا كراب مر يهل سے محتمد بن بيدا ہو سكتے ہي اور يذكسي جديد تفقری ضرورت ہے ، کیوں کہ نمام تفصیلات حیات صدلوں سے زیر مجت ا كر مخصوص صورتني ا ختيار كر عكى مي -

اس طرز عمل سے ایک ملت نوسطم ہوسکتی سے لیکن محض کسی غیر متغیر انداز پر تنظیم مغیر دجیات منہیں ۔ علیاتے اسلام یہ جول گئے کر تنظیم و تقلید کی خدرت سے فکر کی آزادی اور خلاقی اور افراد کی خودی فنا ہوجات ہے ۔ جامدا اور مقلد مدت جد ہے روح رہ جاتی ہے ۔ سیلان جیات ارتقاتی ہے ۔ زندگی فکر وعمل کے قدیم افداز جامعہ کمن کی طرح آنادتی جلی جاتی ہے ۔ بقاتے مدت، تقاتے مدت اور اجیاتے مدت نغیر معمولی افراد کی بدولت ہوتا ہے ؛ لیکن شدت قلید میں ایسے افراد بیدا ہی منہیں ہونے اور اگر کہیں صن اتفاتی سے بیدا ہوئے قلید میں ایسے افراد بیدا ہی منہیں ہونے اور اگر کہیں صن اتفاتی سے بیدا ہوئے

بیں نوان کومتھم کیاجا آیا ہے ، سزائیں دی جاتی ہیں اور لئجن او قات قتل سے فتو سے دیا جاتا ہے ، سزائیں دی جاتی ہیں اور لئجن او قات قتل سے فتو سے دیے جاتے ہیں۔ اکٹر آتہ و مجتہدین کے ساتھ تاریخ مے بہی عمل کیا ہے۔

اس كے بعدعلام اقبال نے ابن تيم كا ذكر نهايت قدر دال كے ساتھ كي ہے، جس نے جا مرخدہ نقلی نداہب کی قطعیت کوتسیم مذکیا اور بھرقران وحدیث ک اصل تعلیم اور جقیقی روح کی طرف خود کرے اجتمادے حق کو تسسیم کیا، مگل ابن حزم ك طرح قياس اور اجماع كوبنات تفقة بنانا اسس كوزيك قابل بنول مر تھا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ ملت سے انحطاط سے زانے میں یہ دونوں خطرے سے خال نہیں ہوتے، لیکن اپنے اپنے رنگ میں ابن تیمیدادر ابن حزم دونول مجتمد تھے۔ ان سے بعد سیوطی نے جی حق اجتماد کا اعا دہ کیا اور اس سے ساتھ اس عقیدے کو درست سمجھا کہ مرصدی سے آغاز پر ایک مجتهداعظم یا مجدد کا آنا ضروری ہے۔ ابن نیمبر کی تعلیم سے اعتارویں صدی عیسری میں وہ تحريك بيدا بوتى معصلان عام طورير وبال تحريك كتة بي. ایک مشہور مغرب مستشرق میک دو نلاکت سے کم نجر ہی ایک خطر تھا جو ملمانوں میں بیداشدہ توہمات اورخرافات سے بہت کچھ پاک تھا۔علاماتال مے زدیک ایشااور افریقری اجاتی سخریس زیادہ تر اسی تو یک کی رہین منت بیں۔ سنوسی کی تخریک، جمال الدین افغان کی ہم گیر اسلامی ملیت (بین اسلام، م) ى تحريك ، بلد على محد ما ب اور بهما ، النَّه كى تحريب بھى ، جو ايك ايرانى ردعمل تھا، سب جامد فقر سے نجات ماصل کرنے کی کوششیں تقیم ۔ ابن تمیم کو کتی صدلوں ك بعد محد ابن عبد الولاب جيسافعال پيرو مل كي (من بيد انسس ١١٥٠) جس نے تمام عالم اسلام بیں تمکی دیا۔ یہ امام غزالی کے شاگرد محمد ابن

تومرت سے انداز کا دہنما تھا۔ جس نے زوال یا فنۃ انحطاطی اندلس میں نتی دوح بھو کہ دی۔ اس تخریک میں بھی کا فی فدا مت پرستی موجو دتھی۔ اس نے قدیم اسلام کا ایک جامد تھور قاتم کر لیا اور قانون سازی سے معالمے میں عرف حدیث بنوی کی طرف رجعت کی کوشش کی۔ بنوی کی طرف رجعت کی کوشش کی۔

ترکول بین جی عرص دراز تکست عصر جدید کے افکار و حواج کی برولت اجتماد
کی کم دبیش کامیاب کوششیں جاری رہیں۔ حبیم ثابت نے جدید عمرانی تصورات
کے زیر اثر اسلامی فقر کا ایک نیا نظریہ بیش کیا ۔ علام اقبال فرائے ہیں کم
اگر عصر جدید ہیں اسلام کی نشاہ ٹانیر ایک حقیقت ہے تو ہیں بھی کسی رہ کسی
و قت تزکول سے انداز میں اینے علمی اور دینی ورث پر نظر ثان کرنی پراے گ۔
اگر ہم نے اپنی طرف سے کوتی قابل قدر اضافہ ندیما تو کم از کم یہ کام تو کرسیس کے
کردین کے معالے میں آزاد خیالی کی بے عنانی کو کسی قدر روک سکیس، اگر چرجعت
برین کے معالے میں آزاد خیالی کی بے عنانی کو کسی قدر روک سکیس، اگر چرجعت
برین کے معالے میں آزاد خیالی کی بے عنانی کو کسی قدر روک سکیس، اگر چرجعت
برین کے معالے میں آزاد خیالی کی بے عنانی کو کسی قدر روک سکیس، اگر چرجعت

ترکول میں علام اقبال کی زندگی کے آخری ایام بک ووقع کے میدنات
تھے ؛ ایک گردہ قوم پرست تھاجس کا محود فکر دین بنیں بلہ قومی اور نسلی ملکت
تھی ۔ یہ لوگ دین سے تفاضے بنیں بلہ قوم اور مملکت کے تفاضے بلورا کرنا
عاہتے تھے ۔ یہ لوگ دین اورسیاست کو انگ انگ رکھنا درست سمجھتے تھے
عاہتے تھے ۔ یہ لوگ دین اورسیاست کو انگ انگ رکھنا درست سمجھتے تھے
فرا۔ میں کر دین اور اس کے ہم خیال نزک آخریس کامیاب ہو گئے ) ۔ علام اقبال
فرا۔ میں کر دین اور بیاست کے تفاضوں کو تمام اسلامی معام شرت پر حاوی کرنا علام ہے اسلام دین اور بنیادی زندگی کی نقیم و تفریق کا فائل بنیں ، اس کی وحد سے
امسلام دین اور بنیادی زندگی کی نقیم و تفریق کا فائل بنیں ، اس کی وحد سے
زندگی سے تمام ضعوں پر محبول ہے ۔ دنیا کو انگ خاص ذاویہ نگاہ سے برتنا

، ی دین ہے ،

## چیت دنیا از خدا غافل بُرن مینت دنیا از خدا غافل بُرن مینے قماش و نقره و فرزندوزن

کلبها اور مملکت کی تفریق مغرب کی تاریخ اور عیسا تیت کی تاریخ کی بیداوار به در تون نفر ملکت کی تاریخ کی بیداوار به در تون نفیر طروری طور بیران تعبورات کو اسلامی سیاست و معادش میں داخل کر دیا رمغرب کو تو اس تفریق کی ضرورت لاحق ہوتی ہوتی تھی، اسلام کو اسس کی کیا جا جت ہے ؟

ترکوں میں قوم پرستوں کے علادہ سعید طلم پاشا ہیسے قائد تھے ،جوروح اسلا)
کے مطابق تمام سبیاست و معاشرت کو دھا لئے کے ارزومند تھے اور لفتن دائق
کے مطابق تمام سبیاست و معاشرت تو اور اجتہا د کا حاجی ہے۔ اسلام ایک

نصب العين حيات ہے۔ اس كى كوئى قوميت اوراس كاكولى وطن نہيں ۔ تركى ، عربی ،ایرانی اورمندوسنانی اسلام سے امگ امگ نہیں ہو سکتے۔ قرمی اورمعاشرتی تقاضالگ الگ ہو سکتے ہیں، لیکن بنیادی اسلام کے عقا تدسب ہیں مشترک رہ سکتے ہیں۔مغربی تومی انانیت کوئر تی دینا قدیم زانے کی وحثت اور دورماہیت كى طرف عود كرمًا ہے يسلمانوں كافرض ہے كراس وحدست كش تصورسے اسے آب کو بچائیں۔ الگ الگ قسم سے قومی رسوم ورواج اور توہمات نے اسلام کی صورت ہر جگر مختلف کردی ہے اور آوجد کے ماتھے پر ترک نے کلنگ کا ٹیکا تكاديا ہے۔ اسلام كاباطن حركت و زقى كا تقاضا كرتا ہے ليكن اسس كى سطے بد جمود کی ایک سخت میرای جم گئی ہے، اس کا مغیز الیسیخت چھلوال کے اندر جھب گیا ہے جن کو توڑنا دشوار ہو گیا ہے۔ اصل اسلام بیں بے حد ا دگی ادرممرئيري على - رفتة رفتة مرورايام اور روايات في اس يس بيجيدى اور تشكي میداکردی ہے۔ سعیرطیم باشاہی اس انداز فکر سے اسی بنتے برمہنیا ہے جس برقوم برست ترک پہنے تھے كو قوانين كى بارسے بى اجتمادى خردت فوری اورشدید ہے، لیکن فرق یہ ہے رسعید علیم بیاشا اور اس سے ہم خیال ترکوں نے اسلام سے زاویر نگاہ سے سوچا اور قومی بارٹی نے فقط قوریت اور مملت کے استحكام كومدنظر ركها-

خلافت کے بارے میں ترکوں نے یہ اجتماد کیا کر خلافت محض ایک جماعت

کے بہروہ وسکتی ہے جے سلت منتخب کرے ۔ عام طور پر مسترسنی فقتہ میں فلیف مرف ایک فرات ہی کا مرف ایک فرات ہے علام اقبال فرات می کہ ممادے علمانے اس کے مستحق ابھی سخبرگی سے غور منہیں کیا میکن علام کے نز ریک ترکوں کا اجتماد اسس مارے میں درست ہے ۔ جموری طرز حکو ست مزمرف روح اسلام کے موافق ہے بارے میں درست ہے ۔ جموری طرز حکو ست مزمرف روح اسلام کے موافق ہے

بلکرزاین حال کی قرتوں کا شدید تھا ضا بھی اسھی سے پورا ہوست ہے۔ ابن خلدون نے اس بیرسیر ها صل محنث کی ہے اور بتایا ہے مرخلا فن سے بارے میں تین راتیں ہوسکتی ہیں ہ

اول یر کریم ایک النی ادارہ ہے ادرنا گزیر ہے۔ دوم يركرنظم وكسق مملكت اورمصلحت سياسي كا تقاضاب سوم یر کر اس کی کوتی ضرورت نہیں، جوخوارج کا نقط نظر ہے۔ جديرتركيم فيمعتزله كازادية نكاه اختياركياكم يركوتى الهي علم نهيل مع بلكم مصلحت كا نقاضا ہے اور تجربے نے تابت كيا ہے كرتمام عالم اسلام سے ليے ایک میمند علا ہے معنی ہوگیا ہے۔ مدت اسلامیہ اقوام میں اس طرح بط گئ مے كم اب دوباره اس كو و عدانى ملكت اور فلافت بنانا امر محال ہے۔ اب یر خیال مز صرف یر کول مفید نتیجه پید اکرتا بلکراس کے ازات عزردساں ،میں ،جو اقوام اسلامیر کے اتحاد میں حائل ہوتے ہیں۔شروع صدلوں میں خلیفہ سے لیے قریشی مونا بھی ایک لازمی سٹرطشمار موتا تھا۔ عربوں اور قریشوں کے زوال سے بعد قاضی الوبحر باقلائی نے یہ فتوی دیا کہ اب برشرط ساقط ہوگئی ہے ابن فلدون كا بھی ہیں خیال تھا كم اب جس كے باتھ بيں قوت آجا تے اس كو خلیفران کے بغیر جارہ منیں یز کون نے عملی تجربہ سیاست اور تاریخ کو مرنظرد كاكرفيصدكيا ہے - محف مجرد نقيما نرج فينس كى - عراول كى شامنتاى ملكيت كازمانه عرصه وراز بهوا كرخم بهوگيا ميكن اس كاسايرا سادي فقهر

ترکوں کے شاعرمفکر میبائے اس خیال کا اظهار کیا ہے کواب تمانی ان المیان محومتوں کو اُزاد ہوکر باہم متحد ہونے کی کوششش کرنی چاہیے۔ سب کا ایک

گھاباندھ کرسب کی سیاست ایک منیں ہوسکتی۔ یہی خیال مصطفے کمال کا تھا اور علامہ اقبال اس سے شغتی ہیں۔ کمزوروں کے اتنی دے کیا معنی ؟ اپنی اپنی جگہ جد سے ازادی حاصل کرو اور بھر ایک اسلامی اخوت کے رشتے ہیں یہ برو تے جا د

علامہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ مسل نوں پر اس حقیقت کو منکشف کر رہا ہے کہ اللہ تعالیٰ مسل نوں پر اس حقیقت کو منکشف کر رہا ہے کہ اسلام ہزنسی ، جغرافیاتی یا سانی قومیت ہے اور ہزکوتی عالم گیرسا مراج اصل خرورت اسلامی اقوام سے حلیفا نز اتحاد کی ہے۔ اب اسلام مید نوں کی یک آف نیشنز کا تفاضا کر رہا ہے۔ -

معلوم ہوا ہے کر ترکی شاعر ضیا جدید تزکیہ سے تصورات پر اسی طرح اشرانداز
ہوا ہے جس طرح کرعلام اقبال کے افکار وقافرات برصغیر ہندو باکتان میں
مسلمانوں کے شعور کا محور بن گئے تاہیں ۔ ضیا اوگست کو فت فرانسیں مفکرے
متا شعلوم ہوتا ہے کیوں محر دہ میں ارتقا نے انسانی سے تین منازل بتا تاہے ، ۔
ا - نرہب

۱- پرمېپ ۲رفلسفه ۳-ساننس

نہمب اور قومیت کے بارے میں ضیا کا خیال ہے کہ ترکوں کے لیے دین اپنی
زبان ہی میں دل نظین ہوسکت ہے اس لیے قرآن ، غازاور زبان سب ترکی
میں ہونی چاہیے کے علامہ اقبال اس حد تک اس سے متفق ہیں ہیکن فراتے ہی
کر ابن قومرت بربری نے جب اندلس میں حکومت قاتم کی اور موحدین کو اقترار
حاصل ہوا تو انفول نے فتوی دیا کر قرآن کا ترجم بر ہم می زبان ہیں ہوناچا ہے۔
اذان اور غاز اور تمام عبادات میں بربری ذبان استعال ہوسکتی ہے۔ الندا

ترک اس خیال سے موجد نہیں۔ امام الوهنیفر کا بھی کمبی قدر میلان نثروع بیں اسی طرف تھا۔

ضاعور آول اورمردول سے حقوق و فراتص میں بھی میا دات جا ہتا ہے اور كتاب كمعاشرت سے تعاضوں نے يرجواز بيداكر ديا ہے كم قرآن كا آئين ميرات جوايك مخضوص زمانے كى معاشرت سے تعلق ركھا تھا اس كوبدل ديا جاتے اور اب عورت کوم بارے میں مرد کا لصف شمار نہ کیاجا تے - عورتیں اب تعمر ملت سے مرکام میں برابر کی شر پہے ہوسکتی ہیں لنذا ان سے حقوق بھی مادی ہونے چاہیں۔ علامہ اقبال جو کمالی ترکی کی ہر جدت، ندرت اور بدعن سے ماح منیں ، بحیثیت مجموعی ترکوں سے مراح ہیں کراھوں نے اسلامی فقد سے جود کو توڑ نے کی کوشش کی ہے۔ وہ اُزاد قوم تھی اس لیے فقط محروفقہا ماتل میں نہیں الجھی بلکر حقائق سے سبق آموز ہوتی ہے۔ باقی اسادی اقوام ابھی مك تقليد مح عكرس بني اوراس سے نكلے كاراستر انسي سنيں سوتھا تقليد محض ایک قسم کی ملی خودکشی ہے۔ ترکول سے لیے اصل مستندیے تفاکر نشرلیت اسلامی میں انقلاب وارتقائی گنجاتش ہے یا نہیں ؟ اگرعالم اسلامی عمرا بن الحظا كاساايان كتاب الترير ركھنى ہوتويرستد دشوار نہيں حفرت عمر فاروق رضانے فرماباكه:

حسبناكاب الله

الندى كتاب زندگى كے مرستا اور مرمر سط ميں ہمارے يا فى و وافى

بیکن زکول کی تسم سے اجہادیں خطرات بھی مفرہیں۔ نسی قومیت فراگ ہیں بید ابوتی ، بیکن مدت اسلامیر کی اقوام بھی اس کی طرف راعنب ہیں۔ اگر اس میلان کو اسلام کی وحدت نے مذرو کا توملت اسلامیہ میں بھی وہی افتراق و انتشار پیدا ہونے کا خطرہ ہے جس نے لونھر کی سخریب اصلاح کلبیا سے بعد فرنگ کو باہم متخاصم حصوں میں تقیم کر دیا۔ اس کی پیداکر دہ جنگیں اب جی جا ری میں مسلانوں کو ان کی تاریخ سے سبق حاصل کرنا چا ہیں۔

اب یک اس سوال کاجواب باتی ہے کہ اسلام سے آئین بیں ارتھا و تغیر کی گئیائش ہے یا نہیں ؟ اکس ہورٹن جیسا مستشرق اس کا اقراد کرتا ہے کہ اسلام کی ابتدائی صدیوں میں اجتمادی صلاحیت کا یہ زور تھا کہ اس دور میں ایک سو سے زیادہ نقہی مذاہب بیدا ہوئے۔ دہ کتا ہے کہ روح اسلام کی وسعت اور ہم گیری کی کوئی انہنا نہیں مسلالوں نے الحاد کو کھی قبول نہیں کیا لیکن توحید کو ان نے ہوئے کر دو بیش کی متذبہوں اور مند نوں نے ہمیشہ ہے شمار عنا صرکو جذب کیا ہے اورا ضبی کی دو بیش کی متذبہوں اور مند نوں نے ہمیشہ ہے شمار عنا صرکو جذب کیا ہے اورا ضبی اسلام کے شم میں غوط دے کہ ان کا ربگ بدلا ہے۔

ایک اور مستشرق بر کرو کے کہ ہے کہ مسلمان فقہا اپنے معاصرین کو توملعون اور کا فریک کے دہد ایک اپنے بیش دوتوں کے اختلافات کو ہموا در کرنے کی کوٹ ش میں بھی مصروف رہے ۔ مسلمان ہمیشہ مقلد نہیں رہے اور اب بھی نشاۃ جدیدہ میں وہ تقلید کی زنجے ول کو توٹ سکتے ہیں ۔ تاریخ فقہ کے گہرے مطالعے سے یہ حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ اسلامی قوانین ہمیشہ جا مرمذ تھے اور ہمردور میں اکا برفقہا نے انقلاب زمانہ کا ساتھ دیا تھا مگر امیمی نک ہنداور یاک ن کے علیا ہی جا کہ توشدید میں احتمادی کوشش کی جائے توشدید می احتمادی کوشش کی جائے توشدید می احتمادی کوشش کی جائے توشدید می احتمادی کوشدید می احتمادی کوشدید می احتمادی کوشش کی جائے توشدید می احتمادی کوشش کی جائے کوشدید میں احتمادی کوشش کی بیاد کی کوشش کی جائے کوشدید می احتمادی کوشش کی جائے کوشدید کی کوشش کی جائے کو ساتھ کی کا ساتھ کی کوشش کی کوشند کی کوشش کی کوشش کی کوشند کی کوشش کی ک

علامہ اقبال فراتے ہیں تد اسس بارے میں تنین باتوں کو فرا ہوسٹس یہ ترنا عاسے 2۔

ا- طوع اسلام سے عباسیوں سے آغاز اقتدار تک قرآن کریم کے علاوہ ملمانوں کے پاس فقہ کا کوئی مدون نظام مزتقا۔ ۲ - چوتفی صدی تک کم از کم انیس مداہب فقہ بیدا ہوتے، جس سے اس كا بتوت ملتا ہے كرفتها تے مفكرين حالات كامطالعه كر سے كس طرح اسلامی قوانین کومسل دھا لئے میں کوشاں رہے ہیں۔ پہلے زمارہ تر استخراج سے کام لیتے تھے، اس کے لعد معاملات اور نے حالات کا مطالعاس کواستقراکی طرف ہے آیا۔ ٣- اسلامی آئين سازي سے چار ماخذوں كامطالعهى تقليد محض سے كن ركشي

-43822 اولین اخذ قرآن کریم ہے، بیکن قرآن کتاب جیم ہے، کتاب احکام نہیں۔ احکام یا قوانین کا حصہ تمام قرآن میں اتنا قبیل ہے کراسے قانون کی کوڈنیس

قرآن كامقصداصلى انسانى شعورمين روحاينت اوررابطر والهي كواستوار كناب ـ الركوتى إلى يقى كم جرقر أن كريم بي نكاح ، وراثت ، طلاق وغيره ك قوانین کیوں موجود ہیں ، اس کا جواب یہ ہے کہ عاملی زندگی میں سمادت کو قرآن نے اس قدراہم سمجھا ہے کراس کی نسبت بنیا دی قوانین ازروت وحی مسلمانوں کی ہدایت سے لیے درج کر دیے گئے ہیں۔ انسانی معاشرت سے بنیادی اصول قرآن نے ضرور بیان کے ہیں بیکن زیا دہ تفصیلات میں نہیں گیا۔ عیسات نے یہوری شرایعت کی تفقیلی پیچید گیول سے خاا ف ابغا وت کی تو و محض رہانیت رہ گتی۔ اسلام رہانیت مزتھا، اس کے وہ یہ واضح کر دینا چا ہتا تھا کرسیاسی ، معاشی اور عائلی روابط تھیل انابنت سے لیے ضروری ہیں۔ قانون کی کھڑت بھی

تومول کوفناکر دیتی ہے، خصور سا الی صورت میں کم ہر تفیصلی هام دینی اور الهی شمار ہمو۔ مگر قانون سے بالسل روگر دانی اور فقط باطنی تن کیے کی تعلیم ہی اسلامی معامتر سے کے لیے اچھے نتا ہے بیدا نہیں کرتی ۔ قران طانے زندگی کی وہرت کی بنایہ ساست افعات ، دین ، معیاشت ، سب سے بنیا دی حقالق کو اس طرح یک جا کر دیا اور ایک، دوسر سے میں مرویا ہے جس طرح کر "جموریة افعالمون" فیں زندگی کے ماا ور ایک، دوسر سے میں مرویا ہے جس طرح کر "جموریة افعالمون" فیں زندگی کے منام اہم شجعے ایک ہی بجائے میں اسکتے ہیں ۔

یکن اس حقیقت کوفرا موش نہیں کرنا جاہیے کہ زندگی محض مبرت اور تبغیر بى نہيں، اس يس شاست كا معى بهلو ہے۔ ثبات اور تغير دو نوں ان نی زندگی سے تعاضے ہیں۔ کوئی فردیا کوئی منت اپنے ماضی کومطلقاً نظرانداز نہیں کر سحتی اور بنراس کوالیا کرنا چاہیے۔ اسلام کا کوئی جغرافیا تی وملی نہیں اور اسس كامقصدتمام نوع انسانى كوبلا استبازرتك ونسل ايك وحدت مين منسك كرنا ہے۔ يہ كوئى أسان كام نہيں ، اس كے اسلامى مفكر، فقيمہ اورتيات ان كو بہت مشکل مسآئل سے دوچارہونا بط ما ہے۔ منتف اقوام کو ایک رفتے بن منسك كرنے سے ليے لعبق معمولى ظوامريس بم آمنگى بھى ايك خاص الميت ر طبی ہے۔ مکھانے بینے اور طہار شدے طریقے کھی اس ہم آہنگی سے لیے اہم ہوجا تے ہیں، کیول کر اگر لعف طوا ہر میں بھی ہم آسٹی کو قائم مر کھنے کی کوشش رنی جات تو اقوام عالم کے اختلاف مزاج اور فراق رسوم ورواج کی وجرسے انتظارادر غیریت مے میلانات غالب آسکتے ہیں ،جن سے اسلام کا اصلی مقصد فوت ہوجاتا ہے۔ اسلام اس کوشش میں ست کچھ کا بیاب ہوا ہے جس کی بدولت الأرق وغرب كم ملمان اختلاف الوان والبرك ما وجود ما ممى اخوت كااحاس و كلية بي - لنذ العض طوام كومحض عقلى معياد برسيس بدكهنا جا سيم

کیں ان کی لتی خرورت ہے بلکہ اسلام کی غایت لینی وحدت آفرینی کے زاویۃ
نکاہ سے دیکھنا چا ہیے۔ قرآن نے آگد اجتہا دکی تعقین دکی ہوتی تو بے شمار
فقہا کے خراہب سیسے پیدا ہوتے ؟ اور تادیخ اسلام کو بغور مطالعہ کر نے دالا
پر جان سکت ہے کہ اسلام کی ابتدائی صداوں ہیں خیرت انگیز کا بما بی ہمت کیے
فقہا ند اجتماد کی رہیں منت تھی۔ فان کر بمراس کا اقراد کرتا ہے کہ غور و فوکر سے
نانون سازی کا کام تاریخ انسان میں یا دومۃ الکری کے فقہا نے کیا ہے اور
یا بھر سلمان فقہا نے ؟ لیکن دقت اظرادر و سعت فور کے با دمج دکسی امام جمہد
یا بھر سلمان فقہا نے ؟ لیکن دقت اظرادر و سعت فور کے با دمج دکسی امام جمہد
نام منان فقہا نے کو سکن دقت اظرادر و سعت فور کے با دمج دکسی امام جمہد
نام اور کی بین بھوت ہو سکتا ہے۔ اسلامی حربیت فور اور ذوق اجہا دکا اس
نام دیا دہ اور کی بین بھوت ہو سکتا ہے ۔ سنی خراہ ب فور کے بیر ووں نے
منان اجتماد کا دروازہ بند کر رکھا ہے اگر جے نظری ا عذبار سے وہ اس کے امکان کے
منان اجتماد کا دروازہ بند کر رکھا ہے اگر جے نظری ا عذبار سے وہ اس کے امکان کے
منکر ہندی

علام فرائے ہیں کہ ہیں اس جودو خودو تعلید کے تاریخی وجوہ بیاں کہ چکا
ہوں ، لیکن اب زمانہ بالکل رگرگوں ہوگی ہے اور شدت سے اجتماد کا مقتقی
ہوں ، لیکن اب زمانہ بالکل رگرگوں ہوگی ہے اور شدت سے اجتماد کا مقتقی
ہدل دیا ہے۔ معاشرت ، معیشت ادرسیاست کے انداز وہ نہیں رہے جو تدم
بدل دیا ہے۔ معاشرت ، معیشت ادرسیاست کے انداز وہ نہیں رہے جو تدم
زمانوں میں تھے۔ قدیم المرمج ہدین نے نز اپنے آپ کو بے خطاسمجا اور زائن
بیروی کی تعین کی عصرحاضر ہیں تھیل فقہ جدید کا تفاضا با سکل ہجا ہے اور قرآن
اس کی عمایت اس کی عمرحاضر میں شاعرضیا مردو ذن ہیں عقوق و فرائض کی می وات
کاطالب ہے۔ آپ او جیس کے کہا اسلامی شرایات اس کی جمایت کرستی ہے ؟

میں اس قدرتر فی کرچکی ہیں کہ مساوات کا تفاضا جاتر قرار دیاجا سیحے ، لیکن اک میں کوئی شک نہیں کہ فقہ سے جمود نے ہمارے باں عورتوں کواور اسلام کو بہت لفضا ن بہنجا یا ہے ۔ مسلما ن عورتیں بہاں خاوندوں سے مظالم سے بجات حاسل کرنے سے یا یہ جات کہ ہدایہ میں مندرج فقہ جا مذکی روسے ان کو ایسے خادندوں سے چلے مرقد ہوگئیں تا کہ ہدایہ میں مندرج فقہ جا مذکی روسے ان کو ایسے خادندوں سے چلے کا راحاصل ہوسکے ۔ کیا ایسی فقراسلام جیسے تبلینی مزہب کے موافق ہوں کی مام شاطی نے موافق میں کھا ہے کر مشرکیت اسلام کا مقصود دین ، نعنی ، عقل ، مال اورنس کی حفاظت ہے ۔ کیا جا مدفقہ سے ان کی حفاظت ہوں ہیں مندوں ہیں کہ حفاظت ہو ۔ کیا جا مدفقہ سے ورنسی کی حفاظت ہے ۔ کیا جا مدفقہ سے ورنسی کی حفاظت ہو ۔ کیا جا مدفقہ جو درنسی کی حفاظت ہوں ہیں اندوں ہیں اندوں ہیں اندوں ہیں اندوں ہیں اندوں ہیں اندوں ہیں ہے ۔ کیا جا در ان کی فقہ ہو درنسی ہو اندان کی فقہ جو درنسی ہو اندان کی فقہ ہو درنسی ہیں ہو اندان ہو کی ہو ۔

ترکی شاع ضیاج اسلامی شراحیت سے بیاسی عناصر سے خلاف بھی احتی ج
کرتا ہے ، اس کی وجر بھی لاعلمی ہے ۔ وہ یہ بہیں جانتا کراز دواج ازرو ت
اسلام ایک معاہرہ ہے اور ایک عورت تفولین سے حقی طلاق اسی طرح عاصل کر
سکتی ہے جس طرح کر مرد کو حاصل ہے ، بیٹوں اور بیٹیوں کی درا تھ کے تفاوت
سے یہ نتیجہ کا لنا کر قران عورت کو مرد سے ادن اسمجھنا ہے اور دونوں کے حقوق
بیں سا دات کا قائل بنیں ، با لکل غلط ہے ۔ اس تفاوت کے اب ب فطری ادر
معقول ہیں مگر قران نے علی الاطلاق کہ دیا ہے کہ جھے عورتوں کے مقابع میں
مردوں کے حقوق ہیں و لیے ہی حقوق مردوں کے مقابع میں عورتوں کو حاصل ہیں عورتوں کو حاصل ہیں۔
عورتوں کو اسلام نے مرد سے کچھ کم نہیں دلوایا ۔ وہ ماں با یہ کی طرف سے حاصل
کردہ جا تداد کی بلاشرکت غیرے الدرا قرض ہے اور خاد ندگی جائیداد سے دبی گا

قرض خواہوں پر فوقیت رکھتا ہے۔ وہ سب کچھ نے کر بھی کسی خریجے کی کفیل نہیں تمام اخراجات کی کفالت کا لوچھ مرد پر ڈال دیا گیا۔ ہے۔ اگر سوچ تو مال سے معاط یں عورت ہی فاقد سے ہیں ہے۔ قران کے قانون وراثت کی عکمت پر مسلمانوں کو دوبارہ اچھی طرح غور کر ناہے۔ اب مال اور ملیت کے متعلق طبقا تی جنگ تشروع ہوگئے ہے اور ملیت کے متعلق طبقا تی جنگ تشروع ہوگئے ہے اور ملیت کے متعلق میں ماس موگئے ہے اور مدب سے تمام متے کوروح اسلام اور مقصود دین سے مطابق دوبارہ سوچے اور حسب تقامات عصر توزیرات کی فرورت ہے۔

شرایت کا دو ارا اخذ احادیث نبوی بی ۔ جدید اصول تنقید و تحقیق کی رو

عرص مرت قین گولڈ تعزیہ ریم نیو فقو کی دیتا ہے کہ احادیث بحیثیث مجوعی

ناقابل اعتبار ہیں۔ مگر ایک دو اسرا استریٰ ق احادیث کے حصہ کی کو طلوع

اسلام کا قابل اعتماد تاریخی سرایہ قرار دیتا ہے۔ احادیث میں محاطات کی

اصادیث کو دیگر احادیث سے امگ کر سے دیجفاجا ہے کہ کہ اس تھے

اصادیث کو دیگر احادیث سے امگ کر سے دیجفاجا ہے کہ کہ اس تھے

یس زانہ قبل اسلام سے بعض رسوم وطریق السے بی جن کو نبی اسلام نے

برقرار دکھا ہے اور کون سے طریقے الیے بی جن میں کچھ ردوبدل کیا ہے اسلام

کے فقدا اور مؤر فین نے اس بر کھی ڈیا دوروشنی نہیں ڈوالی اور نہ لقین سے یہ کہ

سکتے ہیں کہ جن باتوں کو نہیں بدلا ، کیا رسول کریم صلی الشرعلیہ وسلم ان کو ہنگا می

سکتے ہیں کہ جن باتوں کو نہیں بدلا ، کیا رسول کریم صلی الشرعلیہ وسلم ان کو ہنگا می

بارے بیں شاہ دلی الشر نے برطی شکتے کی چکما نہ بات کہی ہے وہ فریا سے

بارے بیں شاہ دلی الشر نے برطی شکتے کی چکما نہ بات کہی ہے وہ فریا سے

بنی کی تعلیم بیں ایک جرواس کی قوم کرم واج اوراس کی خصوصیات سے تعلق رکھتا ہے۔ کو تی بنی تمام اقوام کے

علامه اقبال فرمات بي كم اسى وجه سے امام الوهنيفرج جيسے بالغ نظر فعيه نے ان مخصوص احادیث کی طرف زیارہ توجہ مذکی جن کا تعلق عرابوں سے مزاج اور ان كى معاشرت سے تھا۔ بعض لوگ كتے ہيں كراماديث كے تجو ع ال كرا سے نه تھے اور وہ اس سے واقف نہ تھے۔ علامہ فراتے ہی کہ یہ بات قابل لیتن تنين - امام الوعنيفر في نعاملات كى لعن احاديث كوكليت كى جيست نهين دى اورقیاس داستحسان کو ذراکع تفقه می داخل کیا تاکررون اسلام سے مطابق اور زیا نے سے تفاضوں سے سوانی فلاح عامہ کی خاطر اور معقول انداز میں فقر سرنب ہوسکے۔ اگر آزادی اجتها دے خوامش مندمعا ملات کی معض احا دبیث کو مشراحیات کا الل حصر نظمجیسی تووه اسس معاملے میں امام الوحنیفرام ہی ہے مسلک پر ہیں۔ مرکا اما دیث ين ايك خولى يرب كدان بي فقتاى طرح محرد نظريا تى بحتى مني بي بلا محضوص حالات اوروا فغات سے سے ملی والسکی ہے ، احادیث سے مجموعوں کی افادیت سے کون انکار کرسکتا ہے ، لیکن اس سے فائدہ اُٹھانے کے لیے قرآ فی لھیرت

ك فرورت م

اسلامی فقة كاتيسراسرچيم اجماع سے جواقبال سے نزديك اہم ترين ذريعہ تفقر ہے۔ مگرافسوس ہے کہ علمی اور نظری بحثیں تواس سے متعلق فقها نے بہت كيس سيكن اس سے يے كول معين صورت اور كوئى ادارہ طاف ميں قائم راہوسكا اسس کی وجر میم معلوم ہوتی سے کرفلافت راشدہ کے بعد مطلق العتان سلطانی ا گئی جوجلس شوری کو اینے میں حاتل سمجتی ہے۔ بنوامیہ اور بنوعیاس نے الفرادى اجتمادكو توم روكاليكن اس مات سے خالف رسے كم الركول مقتدر محلس شوری بن گئ اور اس سے اجماعی فیصلوں کو قبول کرنا پرط ا توسلطان کی مطلق العنا ل جاتی رہے گی ۔عصرها صریب جدید تو تیس الیسی پیدا ہوگئی ہیں اورمخرال مالک سے بحربوں نے ان فی طبائع کی ضرورت کو اس طرح مرتم كرديا ہے كران كى مدولت ميمان جى اب سخيدگى سے اس كى طرف را غب ہوتے ہیں۔ ملان عامل میں مجالس آئین ساز کا قیام اور جمہوریت کا تقاصاترتی کا ایک اہم قدم ہے۔ اجتماد کا کام اب انفرادی مجتدین کاوظیعز بنیں رع - مختلف قوموں کی کٹاکش سے نجات ماصل کرنے سے لیے محیس آیتن ماز ای ایھا ادارہ ہے جمال ایے تحربر کارلوگ بھی مشورہ دے سکیں جو بیٹے ور تقيمهني وانساني موا الات كالتحريه فقيهول كا اجاره نهيى، اسى طريق سے ملانوں کا جورد نع ہوگا اور قانون سے جد بے جان میں بھی روح چونکی はいるというというというというというというのというとという

اجماع کی نبست دو ایک سوالات کا جواب لاز می معلوم ہوتا ہے ۔ کی اجماع فراک کی کسی نفس صریح کو منسوخ مرسکتا ہے ؟ مسلمان مخاطبین سے بے تو یہ سوال یے معنی ہے تابیات فین نس پر کو بلیا لویزورسطی سے ایک موال ہے معنی ہے دیا ہات فین نس پر کو بلیا لویزورسطی سے ایک

ت ب شاتع ہو آ ہے جس سے معنف نے بینے حوالہ یہ لکھ دیا ہے کہ لعبن صنفی اور محتہ در مصنفین سے ہزری اجماع قران کی نصوص اور احکام کو خسوخ کر سکتا ہے۔ اس مغر بی مصنف کو غاباً یہ مغالط اس لیے ہوا کرنسنے یا نسوخی کی اصطلا<sup>ح</sup> مسلمان فقہا نے کئی معنول میں استعمال کی ہے ، جیسا کر شاطی نے لکھا ہے کہ اجماع صحابہ میں لعبض او قات یہ ہو تا تقالم خاص حالات میں کسی نص قرآن کے عمم میں توسیع جا تر بہجی جاتے یا تحدید ؟ تنہیج محض کی طرف کسی کا ذہمی نہ جاسکتا تھا اجماع تو ایک طرف کا کو تی عدید ؟ تنہی محض کی طرف کسی کا ذہمی نہ جاسکتا تھا اجماع تو ایک طرف کی کو تر منہ کو تر منہ کی کہ تو ایک طرف کی کو تر منہ کی کہ نہ سیحتی ۔ ایک مشہور نقیم ہم آمدی (جو الم م شافعی حسی کے میں اصحاب النی کے عمر قرآن کی توسیع ما تحدید کے لیے بھی اصحاب النی کے عمر قرآن کی توسیع ما تحدید کے لیے بھی اصحاب النی کے عمر قرآن کی توسیع ما تحدید کے لیے بھی اصحاب النی کے معرف کی توسیع ما تحدید کے لیے بھی اصحاب النی کے میں کو تو ایک کا النہ کے کہ نہ کی توسیع ما تحدید کے لیے بھی اصحاب النی کے میں کو تو ایک کا النہ کی توسیع ما تحدید کے لیے بھی اصحاب النی کے معرف کی توسیع ما تحدید کے لیے بھی اصحاب النی کے میں کو تو ایک کی توسیع ما تحدید کے لیے بھی اصحاب النی کے میں کو تو تا کی توسیع ما تحدید کے لیے بھی اصحاب النی کے میں کو تو تا کی توسیع ما تحدید کے لیے بھی اصحاب النی کے میں کی توسیع ما تحدید کے لیے بھی اصحاب النی کے میں کو تو تا کا تو تا کو تا کی توسیع ما تحدید کے لیے بھی اصحاب النی کے تا کی توسیع ما تعدید کے تو تا کی توسیع ما تعدید کے تا تو تا کہ کو تا تا کہ کی تو تا کہ کو تا کی تو تا کی تو تا کی تو تا کی تو تا کو تا کی تو تا کی کی تو تا کی تا کی تا کی تو تا کی تو تا کی تو تا کی تو تا کی تا

عم قران کی توسیع یا تخدید کے لیے بھی اصحاب النی سے پاس ضرور کو آل مکم ہوگا۔

اس کے بعد عدامہ افتال اس متے کی طرف ہے ہیں کہ آیا صحابہ کا اجماع ہی استدہ نسوں کے بے لاز اُ قابل تقید یا سندہ بن جا تا ہے یا تہیں ؟ مشوکائی نے اس پر مفصل بحث کی ہے مگراس ہیں یہ امتیاز کر الاذم ہوگا کہ آیا اجماع کسی ام واقع کے مشخلے ہے باست یا شدا جب یہ سوال بید ابوا کر دو چوٹی سور ہیں معوز تین جزو قرآن کریم ہیں یا نہیں تواس بارے سوال بید ابوا کر دو چوٹی سور ہیں معوز تین جزو قرآن کریم ہیں یا نہیں تواس بارے میں اصحاب رسول کافیصل قطعی سمجھا چاہیے کیول کروہ نزول قرآن سے زمانے میں موجود مشتھ ، لیکن کسی قانون کے بارے میں صحابہ کا اجماع جی آدا کا اتفاق ہے ، میں احتیادی ہے۔ اس یے عدام فرماتے ہیں کرمیں اس معاطع میں کرخی ، کا یعنی احتیال ہوں کرقانوں کی تعمیر کے بارے میں صحابہ کا اجماع آئندہ نسوں کے لیے میں صحابہ کا اجماع آئندہ نسوں کے لیے میر عظم نہیں ۔ محابہ نے اور مورد کی بارے میں صحابہ کا اجماع آئندہ نسوں کے اور مورد کی بارے میں صحابہ کا اجماع آئندہ نسوں کے اور مورد کی بارے میں صحابہ کا اجماع آئندہ نسوں کے اور مورد کی بارے میں صحابہ کا اجماع آئندہ نسوں کے بارے میں کوئی آگھتی ہے ۔ اس کے میں کا حق آگھتی ہے ۔ اس کے مارک میں اس معام کیا اور آئندہ نسوں جدید معلوبات اور مورد کی باید کی بنا پر از سر نوقیا س کاحق آگھتی ہے ۔

اب زمانة جديديس جوممالك اسلاميديس معالس أتين سازمنتي بس ال ير بھی غور کرلینا جا ہے کہ ان کی نوعیت کیا ہے ؟ ان میں زیادہ تر اراکین ایسے ہوتے ہیں جواسلامی شریبت کی باریکیوں سے واقف نہیں ہوتے۔ یہ مندوبین تاویل مترلعت میں عُلطیاں کرسکتے ہیں۔ سوال یہ ہے کہ اس کی روک تھام کیسے کی جاتے ١٩٠٩ مين ايران نے جود ستور بنايا ، اس بين ير لاز مي قرار دياگي كرميس آيين سازسے باہرعلما ۔ کی ایک مجلس آئین سازی کی نگران ہو۔ یہ تجویز ایرانی زمیب ے نظریۃ مملکت کی بیداوارہے۔ بارشاہ امام غاتب کی جگر اس سے ظہورتک مملت اورعلم ہے اورعلمار امام غاتب کے نائدے ہیں۔علما کا اس قسم کا اقتدار خطرے سے خالی منیں ۔ سنی مالک عارضی طور پر اگر جا ہیں تو اس کا سجرب كر سے ديكھ ليس ، ليكن اس تحر بے كى كاميانى كا مدارست مديك اس ير ہے كردنى تعلم کے نظام میں اہم تبدیلیاں ہوں اور ایسے وسیح النظر فقیر بیدا ہو میں جو فقر قدیم اور قرآن وسنت سے علم کے علاوہ جدید فلفہ تانون سسے بھی کماحفہ آثنا ہوں اور مدلتے ہوئے حالات کے ساتھ روح اسلامی سے مطابق لوا فق بیدا

فقہ اسلامی کی بچرقتی اساس قیاس ہے لیے تا نون سازی میں مماثلت کی بن پر استدلال۔ معلوم ہوتا ہے کہ اہام الوحنیفر سے کر ساسے معاشی اور نندنی حالات اس قتم کے تھے کہ بہلی روایات کی تقلید سے کام نہ چل سکتا تھا۔ انہوں نے اسلام کے بنیادی اعتکام کو ہے کر زیادہ تر ارسطاطالیسی منطق سے نتا ہے اغذ کرنا مناسب سمجھا جا لاں کرم آئل چیات محض منطق سے حل نہیں ہو سکتے۔ جا ز کے فقہا نے اس کو نالیسند کیا اور قیاس کے جا تر و ناجا تر ہونے کے متعلق معلی جھڑ گئیں۔ ان بحق سے ایک فاقدہ صرور ہوا کہ فقیما نہ تفکر میں ایک بھی تھی چھڑ گئیں۔ ان بحق سے ایک فاقدہ صرور ہوا کہ فقیما نہ تفکر میں ایک

وكت بيدا بوگئ -

امام مائ اور امام شافعی کے نظامات بر عجی میلانات کے مقابعے
برعربی روح کا ظہور ہے۔ یہ استخراجی اور استقراقی طریق تحقیق کی بیکا دتھی۔
جازی فقہا منطق سے زیادہ روایت کردہ شالوں سے کام لیتے فقے ، لیکن اس روایات برستی نے وسعت نظر پیدا مزہونے دی اور امام الوحنیقر اور ان سے تلامذہ کی فقریم برلتے ہوتے حالات کے ساتھ ڈیا دہ موا فقت کی استعماد سیدا ہوگئی۔ انہوں نے فقر کوجا مرہونے سے بچالیا، بیکن مصیبت یہ ہے کم جب سیانوں کی معاشی اور سیاسی زندگی ہیں انحطاط آیا تو امام الوحنیفر اور ان کے فیاسات بھیشہ سے لیے تغیر اور ان کے فیاسات بھیشہ سے لیے تغیر اور ان کے فیاسات بھیشہ سے لیے تغیر نادیلوت اور ان کے فیاسات بھیشہ سے لیے تغیر نابید یہ فقہ اسامی میں گئے ، حالاں کران فقہا سکا برمنشا نہ تھا۔ ان مفقول کی ذہنیت امام صاحب کی ذہنیت سے باسکل برعکس ہے ۔ ان کا اصول فیاس و (هیسا کم ان ما فعی نے کہا ہے ) احتماد کا دوسر انام ہے جو اسلام سے معینہ حدود کے اندر جاتمز بلکر فرض ہے۔

قاضی شوکانی کتے ہیں ہم تیاس واجہاد تورسول ہم ملی الشرعلیہ وسلم سے
را نے بیں ان کی زندگی میں جبی ہوتا تھا۔ اب فقہ میں اہم پرستی بوجا کی حد
یک بہنچ چی ہے اور زوال یا فتہ قوم مدت سے کہ رہی ہے کہ احتما دکا دروازہ
بند ہوگیا ہے۔ اسلام تو مسلمانوں کی عقلی اُزادی کوسلب کر ناچا ہتا تھا لیکن رفتہ
رفتہ مسلمان روایت پرست بنے گئے اور قد ماکی مسندان سے لیے گویا وجی آسمانی
بن گئی، اس طرح کی تقلید بھی ایک طرح کا مشرک ہے۔

مرضی نے دسویں صدی ہجری میں بہت درست کہ کم متاخرین کے لیے اجتماد متفزین کی نبست زیادہ اُسان ہوگیا ہے کیوں کم ہمارے یاس اب

جتن موادیجے ہے وہ پہلوں سے پاس نہ تھا۔ سلت اسلامیہ کا اجیاد اسی طرح ہوست ہے کہ تقلید پرستی سے نجات عاصل کی جاتے اور روح اسلام کے مطابق ہر زمانہ اُزادانہ تحقیق سے کام نے عصرها ضرکی تحییس اس کی متعامیٰ ہیں کہ مسلمان از سر نواسلام اور اس سے آئین پر غور دخوض کریں ۔ ترکیم میں انقلاب ہوا اور بیداری بیدا ہوتی اور اس قوم کو اپنی بقا میں کے لیے اپنے آئین پر گہری نظر فرالن بولی ۔ ادھر روسی اشتراکیت ایک نیا نظریۃ حیات اور نیا نظام معاشات تعلیق کر رہی ہے۔ اسلام کو جی انقلابی تفکر کی ضرورت در بیش ہے ۔ تین مقاصم ایم ہیں د

ا - کا تنات کی روعانی تا ویل ۷- فرد کی روحانی آزاری

۳- ایسے اصولِ حیات کی دریافت جن کی بدولت نوعِ انسانی روهانی اقدار سے مطابق ارتعاً یا ب ہو۔

مغرب نے عقلی طور پر بعض روحی اور تھوراتی نظا مات بیش کے ہیں بیکن ذاتی کشف و وحی والهام کے مقابعے ہیں محض فلسفیام نظام روح ہیں کوتی کرمی بیر انہیں کرسک خرم برب نے افراد اور اقوام کی کا یا بلط دی لیکن عظیم الثان عقلی نظا مات زندگی ہیں مؤثر شنہو سکے ، روحانیت کا اثبات کرنے والے فلسفے پورپ ہیں کتابوں کے افدروہ گئے یا درس کا ہوں میں زیر سجت رہے لیکن پورپ اپنی زندگی میں مادہ برست ہوگی اور جمہوری مستیں حرص وہوس میں ایک دوسری سے دست و برست ہوگی اور جمہوری مستیں حرص وہوس میں ایک دوسری سے دست و گریباں ہوگی اور جمہوری فلستی حرص وہوس میں ایک دوسری سے دست و مربیاں ہوگی اور جمہوری فلستی حرص وہوس میں ایک دوسری سے دست و بربیاں ہوگی اور سر ایہ دار طبع غریبوں کا خون چوستے رہے ۔ فرنگ کی موجودہ تہذیب النان کی اخلاقی اور روحانی ترتی میں سب سے برای رکاوٹ موجودہ تبذیب النان کی اخلاقی اور روحانی ترتی میں سب سے برای رکاوٹ

موجود ہیں۔ اگر وہ خودی سے آشنا ہوجائیں اور اسلام کی حقیقت ان پر آشکار ہو
جاتے تو اقوام اسلامی ، روحانی اور سیاشسی طور پر پوری طرح آزاد ہوکر و فار کی
زندگی بسر برسکتی ہیں۔ ابتدائی صدیوں سے سمان قبل اسلامی ایشیا کی دبیر پنزغلائی
بین سے انجورے تھے اس لیے وہ اسلام کی حقیقی غایت سے پوری طرح آشنا نہ
ہوسے میں اول نے پہلے جو کچے کمالات دکھائے ان سے کہیں زیا دہ اب مکن بی
مرور ایام سے اسلام کے عقائد اور اس سے نظریہ جیات کی باسیت واضح ترہوگئ
ہے۔ مستقبل کا اسلام ماضی سے اسلام سے نیا دہ شان دار اور نوع ان ن کا
عسن ہوسکتا ہے۔ اسلام کی حقیقت کسی دور میں بھی پوری طرح معرض سنہور ہیں
میں ہوسکتا ہے۔ اسلام کی حقیقت کسی دور میں بھی پوری طرح معرض سنہور ہیں
منیں ہوسکتا ہے۔ اسلام کی حقیقت کسی دور میں بھی پوری طرح معرض سنہور ہیں

AND STREET OF THE PARTY OF THE

CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF T

THE RESIDENCE OF THE PARTY OF T

THE POINT OF THE YEAR OF THE PARTY OF THE PA

The state of the second st

ようないというないというないというよう

الارعدي والمالية الماليان المالية الما

一下されてはないではないできるというできていることの

المال خوال خوال المال المالية المالية

## د دومانی وجدان کی حقیقت کا امکان

اسس خطے کی ابتدا میں علام فرماتے ہیں کہ ذمہب تین منازل میں سے
گزرتا ہے ، شروع میں بے چون وچرا ایک ضا بطہ عمل کو قبول کرنا ، مزید ترقی
سے بعداس کے احکام وضو ابط کو حکما نرا نداز ہیں سمجھنے کی کوشش اور اخری
منزل یہ ہے کرانب ن اپنے نفس سے انزر حقائق دینیہ کا برا و راست ادراک
کرے اور وہ حقیقت مطلق سے ہم آ ہنگ ہونے کی کوشش کرے ۔ ان منازل
کوشر لیبت ، حکمت اور تصوف کہ سکتے ہیں ۔ یہاں تھوف سے مقصود اس صوفی
کا مقولہ ہے جس نے کہ کر ،

کناب الهی کامیحے ادر اک اسی وقت ہوتا ہے، جب برط ھنے والا محسوس کرے کہ وہ خور اسس پرنازل ہو

ربى بهده الدي الدين الدين الدين المرادية

اس خطے میں علامہ دینی ایمان و دجدان کی اسی کیفیت پر نور کرنا چاہتے ہیں جہاں بر ہنے کر دین کا تحقق اوراس کی تعمیل ہوتی ہے۔ بدتیمتی سے مسلسزم یا تصوف کو دی نے زندگی سے گریز اور فرارسمجھ لیں۔ یہ دینی وجدان کا ایک غلط تھوں

ہے، اس اس میں حقیقت بس اتنی ہی ہے کہ دین تب ہی دین بنا ہے۔ وہ کسی نقس کا ذاتی تحربہ بن جا تے اور اس کی بنا بنر دوایت ہوا ور نہ استدلال یہ طبیعی سائنس کا مدار سرائم برے اور شخریے پر ہے، دین کا مدار بھی ہن ہرے اور شخریے پر ہے ، دین کا مدار بھی ہن ہرے اور جو اور تحربے پر ہی ہونا چا ہیے۔ روحانی انسانوں کو ہمیشہ بی احساس رہا ہے اور وہ ایس ایس مراح سے دیکھتے دہے ہیں، جس طرح تنقید سے دیکھتے دہے ہیں، جس طرح ترقید ہیں۔

فليغ كے طالب علمول كومعلوم ہے كم كانٹ نے يرسوال اٹھايا حق كم ما بعدا تطبیعیات کاعلم ممکن ہے یا نہیں؟ اس کا مطلب یہ تھا کرمحوسات و مرر کا ت احماس زمان و مکان اور علت ومعلول کے سانچوں سے با ہر تو کوئی تحرب انسان كوبهوتا بى تنيس اور مزبوسكة ب لهذا مالعدالطبيعيات بحيثيت عم بے معنی ہے اور ماسیت و ہودجو اس تحربے کے اندر نہیں آتی وہ علم کے دائدے سے فارج ہے۔ اگر کانٹ کا خیال درست ان ایا جات تو تھے مذہبی وجدان اور اس سے عاصل کر وہ عرفان تھی ہے معنی ہوجاتا ہے۔ طبیعی سائنس نے خود این ترقی سے کانٹ کی بہت صدی تردید کردی ہے۔ لیکن کانٹ کی تردید وراصل اس طریقے سے ہوسکتی ہے کریٹ ابن کیا جاتے کر ان ان کا تجربہ لفسی فوق الاحساس اور فوق الادراك سطون بدهي يا ياجاتا ہے - كا نظ كاتات كو محسوس ومدرک اور غد اکو ایک عقلی تصور کر دانتا ہے ، میکن ابن عربی اس کے برعكس يدكتا سي كه خدا تو محسوس و مدرك سدا دركاتنات كاتصور ايك عقلي یا منطقی تصور ہے۔ عراتی کتا ہے کر زمان ومکان اور بھی ہیں اور اللی زمان و مكان ہمارے زبان ومكان سے الگ حقیقت ہے۔ اگر زبان و مكان اور تھی ہیں تو دیال نظامات وجود اور انداز اور اک بھی مختلف ہوں گے۔ لیکن لعض

مفتوین اس پر پر اعتراض کرتے ہیں کہ ہمارے عقبی تصورات تو مشرک ہوتے
ہیں اور ایک دوسرے کو سمجھ سمجھاتے جا سکتے ہیں، لیکن فوق الا دراک تجرب
تو الغرادی ہی ہو سکتے ہیں جو دو سروں سے لیے خابل نبوت اور خابل قبول نہیں
ہو سکتے ۔ لیکن پر اعتراض اسی حالت ہیں درست ہوسکتا ہے جب پر فرض
کرلیا جاتے کرصوفی کا نفسی تجرب اس کے دوایات ومیلانات سے تعین ہوتا
ہے اگر ردھانی وجدان محض روایتی دہ جاتے تو دین سے باقی صوں کی طرح وہ
یمی واقعی کو آن معقول نیجر بیدا نہیں کرتا ۔ ہمارے صوفیہ کے پرانے دوایتی طریقے
اور ذکرا ذکار اسی لیے اب معنی خیز نہیں رہے کر وہ بھی تقلیدا ور قدا مہن

مر علامه فراتے ہیں رحقیقی روحان وحدان کا نا قابل بیان ہونا اس کا شوت نہیں ہے کہ وہ بے بنیا ہے۔ علام کے بزریک اس سے لفس کی ماہ واضح ہوتی ہے۔ عام میل جول میں انان ایک دوسرے کے اعمال کو سروج اصولوں کے مطابق جانجتے ہیں اور دوسروں کے متعلق وہی باتیں سمجھیں آتی ہیں جن کے متعلق عمومی تصورات فاتم ہوسکیں کسی شخص کی حقیقی الفرا دیت بنہ گفتگویں اسکی ہے اور سمجھ میں اسکی ہے ۔ نفس کوجب اپنی خلوت اور پی آن يس حقيقت مطلقه سے ربط بيرا به وتا ہے اس وقت اس ابيت كا انکشاف ہوتا ہے۔ اس قسم کاروهانی وجدان فردیا جماعت کی زندگی بی انقلاب بیداکرسکتا ہے بعیراس کے کہ وہ کسی منطق کی گرفت میں استے۔ یہ وجدان لازمانی ہوتا ہے، سین زمانے کو دگر گوں کر دنیا ہے۔ حقیقت مطلقہ عقلی تصورات اور الفاظ كالرفت ميں منيں أسكتي طبيعي كتنس كوا يض معروض محتفيقيا غیر حقیقی ہونے کی مجھ بروا نہیں ، لین دینی وجدان تواسے معروض کو مرطمی

شدت سے حقیقی جھتا ہے اور اس حقیقت کی بدولت اسے اپنی حقیقت کا یقین ہوتا ہے۔ نرب تصورات کانام نہیں بھر ایک انداز جیات ہے۔ فلیفیانہ انداز میں جو دینیان عقائد بناتے جانے ہی روحان وجدان اس کو سیسے ى سكاه سے ديجھا ہے ۔ لينگ اور نطقے جيم مغربل مفكرين مالعدالطبيعيات كو ایک کھیل یا شاعری سمجھتے ، میں بیکن فوق الادر اک حقالتی کو وینی وجدان محض تفریح سیس سمے سکتا۔ عرفانی روحانی میں مور منیں بلکرلود کی تلاش ہے۔ یہ محفی ایک مفرو صنه یا گان غالب نہیں جس سے مطابق فتر وعل کو دھال کر تحربہ کیاجاتے۔ جهاں نفس ان فی کی سی اور نیستی کا سوال ہواور جس زاویہ نگاہ سے اس کی تقدید متعبن ہوتی ہو، عض ادراک سے فریب اس کی اس س نبیں بن سکتے۔عقلی تصور کی غلطی عمل کی خرابی سے مقابلے میں ایک سرسری چیز ہے، كيول كون يرار على تخريب الفن كا باعث بوق ہے۔ روحان البرين كا بخرب كرشعور كے اندرا وراس كے قريب نهايت گرے مكن ت عرفان وقوت موجود ہیں۔ عام لوگ بھی اس کا تجربہ کر سے اس کی تصدیق کہ سکتے ہیں۔ اگر حیات وعرفان کے سر چنے فرق الادر اک انسانی نفس میں پاتے جاتے ہی تو دینی وجدان یقن احتیت رین کا مظر اور اس کا شوت ہے۔ فطرت محوس کا تجزیر اور اس محتملق نظر به ہر تہذیب میں متاہے اور ہر جگہر وہ زربیت ما اجز کتے لا پتجزی کے بہنچتا ہے۔ ہندوستانی ایونانی اور اسلامی متکلماند ایٹومزم کے بعدآج طبیعیات نے ایک نے اندازی ایٹومزم بیدای سے جس کی شال اس سے بیشتر کہیں نہیں ملتی ۔ لیکن جدید طبیعیا ت اور ریاضیات نے مادی فطرت سے بتوں کوخود یا سفس یا سفس کردیا اور اس بات سے سو یے كا حمّال بيد اكر ديا ہے كرحقيقت مطلق مادى نہيں بلكھنى يا روحانى ہے۔ عقل یا منطق یا جدید ساتنس بحیثیت الریخیتی مشتبه مهوگتی ہے۔ ایڈ نگلن کت ہے کہ اب ہمیں اس کا اعتراف کرنا پرط تنا ہے کہ طبیعی منظا ہر کل حقیقت نہیں۔ مجرسوال بیدا ہوتا ہے کہ اگر محوسات طبیعی حقیقت مطلقہ نہیں تو ماہیت وجود کیا ہے ؟ تاثرات، مقاصد جبات اور اقدار زندگی ، بہ سب جھی شور الن ن کا جرز دلا بنفک ہیں ، لیکن ان سب کا ڈرخ زمان و مکان کے عب لم کی طرف نہیں ۔

طبیعی سائنس نے ادی فطرت پر انسان کا تسلط قائم کردیا ہے ، ایکن جس عقل نے یہ تسخیر کی ہے اسی نے اس کو اپنی یا ہیت اور اپنے مقصور حیات سے متعلق ما یوس کر دیا ہے ۔ یہ عجب مات ہے کہ ایک ہی قسم کے تصورات مختلف تہذیبوں میں مختلف الزائ بیدا کر نے ہیں ۔ اسلام میں نظریہ ارتباہ تعااور ایمبر تعکیل کا جوش دکھا آل دیتا ہے ۔ وہ ذرات (ذرائے ؟ ذات ؟) ہے ترقی کرتے ہوئے الوہ سیس کے دامن کوچو نے کا آدر و مند ہے اور امیر دار ہے ۔ وہ ارتبا کی بدولت عزو کی سے ہم کارتر تا ہوا چلاجا تا ہے ۔ وہ طبعی موت سے فائف نہیں کی بدولت عزو کی سے ہم کارتر تا ہوا چلاجا تا ہے ۔ وہ طبعی موت سے فائف نہیں میکو اس کو ترقی کا زید ہم جھتا ہے ۔

مُردم از حیوانی و مردن مردن پس چهرترسم سے زیمردن کم شدم

یکن فرنگ میں نظریہ ارتفار کی ترقی نے انسان میں اس عقیدے کو پنجتر کرنا شروع کر دیا کہ اب فطرت انسانی جسم سے بہتر کوئی تنظیم پیدا نہیں کرسمتی للظ فندگی بیمال اپنے منتہ کی بہت بہنج گئی ہے۔ نطف کو دیکھیے جو فوق الانسان مخلوق کا اُدر دمند ہے اور اس کے انتظار میں ہے تا ہے ، وہ لیقین بیدا کرنا چاہتا ہے کہ جس طرح انسان بند زوں سے بلند تو ایک اعلی مخلوق ہوگی ہے اسی طرح

موج دہ انسان سے بالاز اوع بھی بیدا ہوسکتی ہے ؛ لیکن اس کابقا نے نفش اور اد تقاتے لفس كا نظريم كس قدر بعدى ابوس كن سے ، وہ تكرار ازلى كو حقيقت سمحتا ہے رہ کھے ہے وہ یہ بے شمار بارظہور میں اچکا ہے اور آئندہ بھی ہرشے اور سہتی کی کو ارہوں رہے گی ؛ ایک لالینی جو ہی جو ہے۔ روحانی وجدان سے معرا ہو کر محض طبیعی علوم کی ترتی سے انسان اینے باطن اور ا بنی ماہیت سے سیکا نہ ہوگیا ہے ، اسی لیے وہ استے آب سے بھی برسر سیکار ہے اور دوسروں سے بھی ہم آہنگ نہیں ہوستی ۔ وہ وحدت جیات سے مركز سے بسط گيا ہے۔ دولت كى ہوك يى ابنيا كانيتا بحرتا ہے، كين مر كى سعادت سے وم ہے، ظاہر كا انهاك نے اس كو باطن سے بيكا نہ كرديا ہے حالان کہ باطن کی گراتیاں اتھا ہیں۔ اس کی قوتیں مفلوج ہورسی میں۔ یہ حالت مرف فرنگ ہی کی نہیں امٹری بھی اپنی روحاین کھو بلیما ہے۔ ازمنة متوسطه مي تصوف نے مشرق و مخرب دو لوں جگه روحوں ميں گهراتی بيدا كى تقى كين حصول عرفان ك وه يدا نعطريق اب سيكار بو كية بس اورسمانون کوخاص طوربرمتصوفانه زندگی اوراس کهنه رستی نے زیادہ لفتمان بینجایا ہے۔ اس غلط تصوف نے مسلمانوں کوجہالت اور روحانی غلامی برمطمتن کر دیا ہے۔ جب ردحان زندگی تے روحوں کوگرمانا بند کردیا تو ترکیہ ،مصراور ایران کے مسلمان اس كانعم البدل حب الوطني اور قوم برستى ميں و صونط نے سطے جے سطنتے بیماری ، بے عقلی اور تہذیب کی دہمنی قرار دیتا ہے سلان روحالی احیا۔ سے ایوس ہوکد اینے اثرات کواد فی چیز در اس صوف کمنے سکا ہے۔ الحادى اشتراكيت اس قىم كى وطن يدستى سے بهتر ہے، ليكن ده بھى گرابى ہے۔ قومیت ادر الحادی اشتر اکیت حدولغض اور نفرت سے جذبات کو اجاری ہے ؛ ہرطرف جنگ ہی جنگ ہے ، یا قومی جنگ یا طبقاتی جنگ علام اتنال فرمات جی ہے ، یا قومی جنگ یا طبقاتی جنگ علام اتنال مے لیے نہ قدیم تصوف کام آسک ہے ، نہ الحادی اشتراکیت اور نہ قومیت یا وطن پرستی ۔ نوع انسان سے مرض کا علاج ان میں کسی سے یاس نہیں ۔

ندمه اینی بدندلول میں سرادعا وعفا تد کا نام ہے اور نہ وہ فرہبی بیشوا ول اور يروستول كي تنظيم اور يزوه شعار اورمنا ج كانام م حد جديدسانس اورعلوم كى ترقى نے انسانوں يرغير معمولى ذمه دارياں وال دى جي اوران ذمه داريوں سے وہ حقیقی روحانی عرفان کی بدولت ہی عہدہ برا ہوسکتا ہے۔ مذہبی اورسیای بیکار سے بخات اسی حالت میں ہوسکتی ہے کہ انسان اپنی خودی میں غوطہ سکا کہ اینی ماست ، اینے ماخذ اور اینے مقصود سے اکث تا ہوجائے۔ مذہبی عرفان اور وجدان كابتحربهم نے والے قدیم ایام سے اس كى حقیقت كى مثها دت دیتے آ ہے ہیں۔جہاں یہ وجدان اصلی اور حقیقی تھا ،اس نے گفس کی قوتوں کو مجتمع اور استوار ك ہے۔ ابلعض ابرين نغيات نے يركنا تروع ك سے كراس قم كاوجدان عصى اختلال سے بيدا ہوتا ہے۔ ليكن يہ ممكن ہے وجم كا خلال روح ي كراكياں کھول دے مغرب میں جورج فوکس مے متعلق کتے ہیں کہ وہ عصبی بیاری میں بتلا تھااوراس سے مذہبی تصورات اوراس سے جوش وخروش کا ماخذعصبی بیاری ہی تھی۔ اسی طرح رسول کمیم صلع سے منعلق مغربیوں نے کہنا نشروع کیا ہے کہ وحی كے نزول سے وفت ال كى جوكيفيت ہوتى تفى وہ عصبى مرض كى كيفيت تفى - يكن حمانی علتول کود یکھے بلکرا لقاد بی معلومات برنظرد ایسے کم محمد صلی الشرعلیہ وسلم نے انسانوں كى كايا يلك دى اور غلامول كونوع انسان كاق تدبتا ديا۔ صاف معلى سوتا م المحدايا فطرت كوالفايب بيداكرنا تفااوريه ستى اس انقلاب أفريني كا الم

تھی۔جم کی اضطرابی کیفیت اس کی بے حقیقتی کا تبوت نہیں ہوسکتی۔ یہوسکتا ہے مر ایک عظم الثان القاد بی لفس اعصاب میں اصطراب بیدا کر دے۔النا نور نے لوع انسان سے کے بیش بھا غدمات انجام دی ہیں۔ اس غیر معولی دوحاتی وجدان اوراس سے والستہ جیماتی اختدال سے معاملے میں دھو کا کھانے کا بھی اندلیتہ ہے، لیکن اعلیٰ نفوس اپنے تخربات کو ہر کھتے رہتے ہیں اور حقیقت کو و صوکے سے ممازكرنے بي طبيعي سائنس دان سے مجھے كم تحقیق سے كام نيس ليتے۔ برخيال كم انان مے تحت الشعور میں غیر ملکی قوئیں مفر بیں ، از روتے تحقیق ، جدید حکما سے صداول بیشتر علامه این خلدون نے بیش کیا۔ مغربی حکمار بھی ایک عرصے سے اس تحقیق میں معروف ہیں نیکن زونگ، مشہور ما ہر لفیات ، کاخیال درست معلوم ہوتا ہے كرروحانى وجدان عام تحييلى نفيات كى گرفت بين نهين أسكنا، شاعر كالهام بھي عام لفیات سے داتہ سے باہر ہے۔ روحان وجدان کے جذبان اور علاماتی مظاہر كوتولفيات كاعلم كسى قدر واضح كرديتا ہے، ميكن اس كى ماست اس طرح واضح منیں ہوسکتی۔ اس کیے نرشاعر کا الهام نفیات سے لیے قابل فہم ہے اور نرروعانی ان ان کا وجدان وعرفان ۔ لیکن اس اعترات سے باوجو دخود زونگ نے نرہب مے متعلی جا بحارتفاد باتیں کھی ہیں۔ جدیدلفیات میں نظریات کی جر مار ہے۔ ردھانی دجدان کی توجید کرنا جاہتے ہی سکن پر کوشش سطی اورناکام معلوم ہوتی ہے۔ ان میں سے اکثر اس خال باطل سے گرد مگومتے ہیں کم یا تفسی کیفیتی حقیقت مطلقہ سے کچے تعلق نہیں رکھتیں عکہ اخلاق اور جماعتی روابط کواستوار سرنے سے لیے فطرت نے ایک طرح کا دھوکا ایجادی ہے تاکہ ان ان کالفس امارہ سرنہ اُٹھا سے ۔ بالإسان المالية والمالية المالية المال

عیابت کا بیمی مقصو د تھاجی بی وہ بہت مدیک

كامياب بهوكن اور اب جديد انسان كو اس كى كوتى خرورت محوس نهيس بوقي -

يكن روحاني وجدان كامقصود فقط جنسي جذبات اور شهوات كي سركوني منين، اس کامقصود اس سے بہت بلند اور اس کی منزل بہت دور سے ۔ فرہبی وجدان كامفضود خودى كےضعف كو دوركرنا اور اس كى اصلاح و لقاكاسا مان بسراكرنا ہے نفسِ ان نی دراصل ایسی بقایس کوشاں سے جوحقیقت سطلقہ سے وابطہ کونے سے ہی حاصل ہوسکتی ہے۔ اس نقطہ نظر سے جدید لغیات نے ابھی مک روحانی وحدان كاداس بھى نہيں چيوا۔

یشخ اعدسرسدی نے اپنے معاصر ارد تھوف یر ہے باکا د تنقید کی اورع فال مے حصول کے لیے نے زرائع بناتے۔ اس مرد عارف کی تعلیم وتلقین اجھی تک ینجاب، افغانستان اورروسی ابنیا میں قابل قدر اور قابل عمل شمار ہوتی ہے۔ مشیخ احدر جمتراللرعلید نے جو کچھ کہ ہے ، اس کو بیان کرے قابل فہم بنانا دشوار كام ہے، ليكن علامه ا قبال فراتے بي كم ال كى ايك تحريد كا اقتباس اس غرض سے بیش کرنا لازمی معلوم ہوتا ہے تاکہ قارتین یہ محوس کرسکیں کریاشنے گفس انسانی بے بطون میں کن مکنات کو ازروئے نجرب بیان کرر م ہے۔ سے سے سربندی سے بیان کالب بیاب یہ ہے کہ عالم امر میں بہت سے مقامات و منازل ہیں در -2-09161

Man temberal State State

ہرمتام پر نتے قسم کے تجربات ہوتے ہیں۔ ال مقاات سے گزرجانے کے بعد اسمات الليراورصفات اليله سے تنوير حاصل برقى بے اور آخريس خورذات الهى کی تجی ہے۔ جس شخف کو یہ تجربات نہیں ہوتے اس کے یہ یہ مقامات اور اسس سے بخربات قابل فہم نہیں ہوسکتے ، اسی یے جدید امرین نفیات اس عالم سے بالکل بے بہرہ ہونے کی وجہ سے اس کے منکو ہوجاتے ہیں۔ روحانی وجدان کی تمثیلی اور متخیلہ صور توں کے بخریے سے امر نفیات وجاتیات کو اس کی امیر نفیات وجاتیات کو اس کی امیر نفیات وجاتیات انداز تحقیق سے بین کچھ امید نہیں رکھا۔

جدید نفیات یمی الاب رہی ہے کہ روحانی کیفیات کے بیان یمی اور
اس کے تصور بیں چول کہ جنسی تصورات نظر آتے ہیں اس لیے یہ جنسی جبلت
ہی کا مظہر ہے ، یا یہ کتے ہیں کہ النان زندگی کی تلیخوں اور وا ماندگی کی وجہ
سے اس قیم سے وجدان اور بذہبی تصورات میں بناہ لین ہے۔ بذہب سے
متعلق بھی نصور مرزاغالب کے ذہن میں بھی بید اہوا ہے اس نے اس شعریں

ویسروح م آتیبنه مشکدار تمنا واماندگی شوق نزاشے ہے بنا ہیں

لیکن روحانی زندگی کامقصود فقط گرید منیں ۔ وہ نہ جنسی جذبات کی تعطیف ہے اور مذ فرار کی پیدا وار ، اس کامقصود اپنے آپ کو حقیقت ٹی بنتر میں تاتم و داتم کرنا ہے۔

علم نفیات کو روحانی وجدان کے فہم کے لیے کو تی ذرا تع اختیبار کو نا ہوں گئے مغرب میں نطقے میں اس عرفان کی جھلک بید اہو تی میکن مغربی فلسفے اور ساتنس کی روا بات نے اس کو بھٹ کا دیا اور وہ فوق الان ان مستیوں کی

تلاش ان ان انول میں کونے لگا جوجوانات ہی ہیں ، جودوسروں سے بلند ہو
کر ائی۔ قوی تر نفس بیر اکرلیں گے۔ وہ یہ سمجھ نہ سکا کہ جن مسکینوں کو وہ
نظرِحقارت سے دیکھتا ہے وہ بھی نعنس میں غیر معمولی بلندی اور استواری
بیدا کر سکتے ہیں ۔ افوس ہے کہ اس کو کوئی مرسے حقیقی نہ ملا جواس می غیر
معمولی قوتوں اور تمناؤں اور اس کی بھیرت کوراہ داست پر نگاسکتی ۔ وہ بیکار
انتھا کہ ا

" میں اکیلاہوں - تنا ایک مستدجیات سے دو چار ہوں۔ ين ايك وشت بن كم كشنه بهول - مجه معتقدول كى فرورت ہے اور ال مجھیر شد کی جی ضرورت ہے۔ کو ق مرشد حقیقی مل جائے تواس کی اطاعت کیا مرت افرین ہو - مجھے زندہ ان نوں میں کیوں کوئی ایسا صاحب لیے ست مرشد ته بن مداشا برمری سعی وطلب بن خلل تها" طبیعی سائنس اور روحانی وجدان دونوں کامقصور حقیقت کی تلاش ہے لبكن يه طلب روحاني مي زيا ده الميت اور زياده شدت ركفتي ہے .. دونوں كا مرار بخربات برہے سکن اسے اچھی طرح سمجھ لینا چاہیے کہ ایک توکسی نفنی یا بدنی بچربے کی ازرو تے علت ومعلول افہام وتفہیم ہے اور دوسری غرض جواہم ہے یہ ہے کہ کسی تجربے سے معنی مقصود اور ماہیت یک پنجے کی کوشش کی جائے۔ طبیعی سائنس بی نفس کا ذاویه نگاه فارجی ہوتا ہے اور روحانی وعبران بیل لفنس ان فی تمام متفاد اور متخاصم قو توں میں وحدت بید اکد کے اپنے بخربات کی تنظم سے ان کے رنگ اور ان کی صفات کو بدل ڈالیا ہے۔طبیعی طربیق تحقیق

بھی ہے کارنیں میکن وہ بھیرت نفس سے لیے ناکانی ہے۔ ہیوم سے لے کر آئن اسائن کے مظاہر فطرت سے تجزیے اور اس سے تریکے میں معروف رہے، اس طبیعی سائنس کی تکمیل کارُخ یہ ہے کرتمام تحقیقات میں نفنی عناصر کی اميزش سے تحقیق کو باک کیا جاتے تا کہ خارجی فطرت اپنی اصلی حقیقت ہی منکشف ہوسکے۔ شیخ سربندی کی کوشش علی گفتی علم میں اسی انداز کی ہے کہ ایک فردے ذاتی میلان کے تفاضوں کو برطرف کر کے حقیقتِ مطلقہ تک پہنچنے کی بے او كوشش كى جائے اور جن احوال لفنى كى مليس محض جمان ہيں ،ان كو خارج كر ديا جاتے۔جب انسان ان احوال اور شخربات بی آخری منزل کا سینتا ہے تواس کو حق البقین سے پر معلوم ہوجا نا ہے کراس کے گفت کا منبع اور ما خذایک حقیقت مطلقہ ہے جس سے نفس ہرہ اندوز ہوتا ہے۔ موسیقی سے ایسے جذبات ابھرتے ہیں جوخالص روحانی نہیں ہوتے ، اس یے تصوف عالبہ عبادت میں اس سے گریو کرتا ہے ، نیز عبادت کو جماعت کے ساتھ ادا کونے کا بھی بھی مقصور ہے کہ فرد کی خلوت میں جو محض شخفی تصورات بیدا ہوتے ہی ان سے کینے کی كوشش كى جائے . يرسب كوششيں حقيقت مطلقہ سے خالص تجربے كى سنے کے ذرائع میں اورزندگی کے مفصود کے لیے بے صداہم ہیں -اانان محدودبت سے نکل کو سرمدیت میں داخل ہونا جا ہتا ہے تا کہ حیات ابدی سے بہرہ ورہو۔ صوفیات کرام نے طابان حق کواس خطرے سے آگاہ کیا ہے کہ اسس اخری منزل یک، پہنے سے قبل احوال میں ایک لذت محسوس ہوتی ہے اور بعض لفوس اسى لذت كے كر ويده موكر ترقى سے دك جات ہيں -مقصود لفس كي ويجھا نہيں ملك کچھ ہونا ہے، روبین حقیقت مقصور نہیں بلکر تحقیق خوری مقضور ہے، لفس کا مقصود فئو نہیں بلکہ قدرت ہے ، نفس کاحقیقی مقصود اپنی الفرادیت سے کنارہ کش ہونا نہیں بلکہ شخصیت یا خودی کا تشخص و تعین ہے ، غایت جیات عقل و فکر نہیں بلکہ ظاہرو باطن میں انقلاب آفرینی ہے ۔عرفانی حالت انسان سے یا محل امتحان بھی ہے اور سرچیتہ سیادت بھی ۔

اس خطے سے اخریس علامہ اقبال نے جا ویدنا مے بیں ان اشعار کا ترجمہ درج کیا ہے جا اس مفہوم کو دلنشیں انداز بیں بیش کرتے ہیں۔

